
Frerk / Schmidt-Salomon 

Die Kirche im Kopf 



 

Um ein tadelloses Mitglied 

einer Schafherde sein zu können, 

muss man vor allem ein Schaf sein. 

 

Die großen Probleme dieser Welt 

können nicht 

mit derselben Denkweise gelöst werden, 
mit welcher wir sie verursacht haben. 

 

Albert Einstein 

 

 



 

Carsten Frerk / Michael Schmidt-Salomon  

 

 

 

 

 

Die Kirche im Kopf 
 

Von „Ach, Herrje!“ bis „Zum Teufel!“ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
Alibri Verlag 

Aschaffenburg 

 

2007 



Carsten Frerk, geboren 1945, verantwortlicher Redakteur des Humanisti-

schen Pressedienstes (http://hpd-online.de) und Leiter der Forschungs-

gruppe Weltanschauungen in Deutschland (http://fowid.de). Neben seinen 

Studien zu Finanzen und Vermögen der Kirchen in Deutschland (2002) 

und Caritas und Diakonie in Deutschland (2005) hat er auch zwei Romane 

veröffentlicht. Weitere Infos zum Autor unter www.carstenfrerk.de. 
 
Michael Schmidt-Salomon, geboren 1967, Philosoph und Schriftsteller, 

Vorstandssprecher der Giordano Bruno Stiftung (www.giordano-bruno-

stiftung.de). Neben zahlreichen wissenschaftlichen und philosophischen 

Publikationen, zuletzt das Manifest des evolutionären Humanismus (2005), 

hat er verschiedene belletristische Texte veröffentlicht. Weitere Infos zum 

Autor unter www.schmidt-salomon.de. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Alibri Verlag 

www.alibri.de 

Aschaffenburg 

Mitglied in der Assoziation Linker Verlage (aLiVe) 
 
1. Auflage 2007 
 
Copyright 2007 by Alibri Verlag, Postfach 100 361, 63703 Aschaffenburg 
 
Alle Rechte, auch die des auszugsweisen Nachdruckes, der photomecha-

nischen Wiedergabe, der Herstellung von Mikrofilmen, der Einspeicherung 

in elektronische Systeme sowie der Übersetzung vorbehalten. 
 
Umschlaggestaltung: Claus Sterneck, Hanau 

Druck und Verarbeitung: GuS Druck, Stuttgart 
 
ISBN 978-3-86569-024-1 



 

Einführung 

Achtung, dieses Lexikon dient der Gehirnwäsche! Doch schrecken Sie 

nicht gleich zurück! Das Wort „Gehirnwäsche“ – für viele automatisch 

mit destruktiver Manipulation oder gar Folter verknüpft –, hat seinen 

schlechten Ruf bei genauerer Betrachtung gar nicht verdient! Denn: 

Waschen wir uns nicht täglich Arme, Hände, Füße, Gesicht oder Haare? 

Von Kopf bis Fuß unterziehen wir uns einer gründlichen Reinigung – und 

ausgerechnet unser wertvollstes Organ (das Gehirn!) soll eine solche 

Pflege nicht verdient haben? Nein, so lieblos sollten wir mit dem sensi-

blen Zentralen Nervensystem auf keinen Fall umgehen! Es ist schon eini-

germaßen schizophren, dass wir auf der einen Seite peinlichst darauf 

bedacht sind, der Peripherie (den Körperteilen) jede erdenkliche Pflege 

angedeihen zu lassen, während wir auf der anderen Seite billigen, dass 

das Zentrum unserer Persönlichkeit im Moder längst überholter Ideen zu 

ersticken droht.  

In der Tat hat sich über die Jahrhunderte hinweg einiges an Unrat in 

den Köpfen der Menschen eingenistet: unbegründete Ängste, falsche 

Hoffnungen, ein ganzes Arsenal an religiösen Memen, die bestens in der 

Lage sind, die Freude am Diesseits zu vermiesen. Vielleicht haben Sie 

den merkwürdigen Begriff „Mem“ noch nie gehört. Das wäre nicht allzu 

verwunderlich, denn „Mem“ ist ein noch recht junges Wort, das bislang 

fast ausschließlich in akademischen Kreisen bekannt war und noch nicht 

allzu viel Zeit hatte, massenhaft Köpfe zu infizieren.  

Der Evolutionstheoretiker Richard Dawkins, der den Begriff 1976 als 

kulturelles Gegenstück zum biologischen Gen prägte (als Ableitung aus 

memory – Erinnerung), fasste unter „Mem“ jegliche Idee, Verhaltens-

weise oder Fertigkeit, die anderen durch Imitation übertragen werden 

kann (vgl. Dawkins, Das egoistische Gen bzw. Blackmore, Macht der 

Meme). Meme (d. h. Geschichten, religiöse Dogmen, Moden, Rezepte, 

Lieder, u.v.a.m.) streben nach Verbreitung und Vervielfältigung und 



6  

sollen wie Viren von Gehirn zu Gehirn springen und die Gedanken, Vor-

stellungen und Wünsche der Menschen infizieren können. Zwar fällt es 

uns einigermaßen schwer, Meme (beispielsweise den Werbeslogan: 

„Nichts ist unmöglich – Toyota“) als selbständig agierende Replikatoren 

vorzustellen, die Hirne befallen, um sich auf diese Weise fortpflanzen zu 

können. Dennoch macht es Sinn, mit Hilfe dieser Metapher die Welt zu 

verstehen, d. h. heuristisch (zu Erklärungszwecken) davon auszugehen, 

dass Menschen sich so verhalten, als ob sie tatsächlich von solchen 

selbstreplizierenden Informationseinheiten (Genen und Memen) gesteuert 

würden.  

Unsere Gehirne konsumieren und erschaffen täglich unzählige Meme, 

an deren Verbreitung und Untergang wir via Kommunikation teilhaben. 

Ihr Einfluss auf unser Verhalten ist so stark, dass der „Egoismus der 

Meme“ den „Egoismus der Gene“ durchaus dominieren kann. Bestes 

Beispiel: Wenn ein Selbstmordattentäter sich vor dem Ablauf seiner bio-

logischen Reproduktionsfähigkeit in die Luft sprengt, begeht er zwar eine 

im biologischen Maßstab sinnlose Tat (evolutionär betrachtet ist er ein 

schrecklicher Verlierer im genetischen Wettbewerb um biologischen 

Fortpflanzungserfolg), allerdings trägt er auf eine sehr drastische und 

wirkungsvolle Weise dazu bei, dass die von ihm vertretenen Werte und 

Ideen in der Welt Gehör finden. Insofern ist er trotz seines biologischen 

Defizits ein strahlender Gewinner im memetischen Wettbewerb um kultu-

rellen Fortpflanzungserfolg (vgl. Schmidt-Salomon, Hoffnung jenseits der 

Illusionen?). 

Nach dem 11. September (ein Datum mit hoher memetischer Kraft) 

wurde viel über die sog. Schläfer in unserer Gesellschaft diskutiert, über 

religiöse Fanatiker, die unauffällig bleiben, bis der Moment gekommen 

ist, in dem sie zuschlagen. Nicht diskutiert wurde jedoch über die „Schlä-

fer in uns“, über religiös fanatische Meme, die oft ebenso unauffällig 

bleiben, bis die Umstände sie aus dem Dämmerschlaf erwecken. Ein 

gutes Beispiel für ein solches Mem ist der Mythos vom „verräterischen 

Schacherjuden“ Judas, der das Heiligste, das die Welt angeblich je ge-

sehen hat (Gottsohn), für ein paar „Silberlinge“ verkauft haben soll. 

Nachdem dieses Mem Jahrhunderte lang in den Köpfen der Menschen 

herangezüchtet worden war, war es für die Nationalsozialisten ein Leich-

tes, es in bestialische Aktivität zu versetzen. Insofern darf man dem jüdi-

schen Gelehrten Pinchas Lapide zustimmen, der einen mehr oder weniger 

direkten Weg von Golgatha nach Auschwitz nachgewiesen hat (vgl. 

Lapide, Wer war schuld an Jesu Tod?). Und dieser schreckliche Lei-



 7 

 

densweg ist wahrscheinlich noch lange nicht zu Ende. Die Gefahr bleibt 

virulent, solange das Mem der „jüdischen Gottesmörder“ Gelegenheit 

findet, sich irgendwo in den hinteren Schaltzentren menschlicher Hirne 

einzunisten. Das Problem hierbei ist, dass sich dieses volksverhetzende 

Anti-Judas-Mem ausgerechnet im „Buch der Bücher“, der Bibel, ver-

steckt hält. Solange die Bibel nicht mit dem gleichen weltanschaulichen 

Abstand gelesen wird wie beispielsweise Hitlers Mein Kampf, muss das 

Ansteckungsrisiko als außerordentlich hoch betrachtet werden. 

Das Christentum hat neben dem Judenhass zahlreiche andere fort-

pflanzungspotente Meme in die Welt gesetzt. Einige davon sind bereits 

auf den ersten Blick grauenerregend, andere erscheinen bloß skurril, 

dumm und lächerlich. Bei manchen ist der kirchliche Hintergrund auch 

heute noch offensichtlich (z.  B. Kreuzigung, Kardinal), bei anderen ist das 

Wissen um den christlichen Hintergrund verloren gegangen (z.  B. Hier-

archie, Kloßbrühe). Viele dieser Meme (beispielsweise der christliche 

Schuld- und Sühnegedanke) wirken auch in säkularen Köpfen unverän-

dert fort. Aufgabe des vorliegenden Buches soll es sein, diese Meme auf-

zuspüren und auf unterhaltsame Weise zu entlarven. Wie ein Computer-

Virenschutzprogramm fahndet es nach Überresten religiöser Viren in 

unseren Köpfen und hilft dem versierten User, unerwünschte Einträge aus 

der mentalen Matrix zu löschen.  

Das von uns vorgeschlagene Hirnwaschprogramm arbeitet in zwei 

Stufen. In der ersten Stufe („Vorwäsche“) werden einfache Wörter, 

Flüche, Redewendungen analysiert, die häufig erst auf den zweiten Blick 

ihre religiöse Herkunft verraten. Hier erfährt man u.  a., warum im christli-

chen Kulturkreis angeblich „alles Gute von oben kommt“ oder weshalb 

„Gott immer bei den stärksten Bataillonen ist“ („Heiliges Kanonen-

rohr!“). 

Nach diesen eher leichten Vorübungen geht es in der zweiten Stufe 

ans Eingemachte („Hauptwaschgang“), um komplexe Begriffe wie 

Schuld, Sexualität, Willensfreiheit usw. Diese Begriffe sind selbst in sich 

säkular dünkenden Köpfen von religiösen Konzepten überlagert. Es ist 

Aufgabe dieses Teils, die religiösen Denkmuster zu identifizieren und sie 

in pointierter Form einer wissenschaftlichen und humanistischen Den-

kungsart gegenüberzustellen.  

Im Unterschied zu vielen anderen Lexika gibt diese Enzyklopädie 

nicht vor, weltanschaulich neutral zu sein. Selbstverständlich haben wir 

uns bemüht, Fakten unverzerrt zu präsentieren. Die Beurteilung dieser 



8  

Fakten jedoch erfolgt aus einer dezidiert freigeistigen, humanistischen 

Perspektive. Diese beruht auf der festen Überzeugung, dass alle Men-

schen gleichberechtigt und frei sein sollten in ihrem Streben, ihre Vor-

stellungen vom „guten Leben“ im Diesseits zu realisieren. Meme, die 

gegen diesen Grundsatz verstoßen, sollten weder im Leben noch in einer 

„fröhlichen Wissenschaft“ (Nietzsche), wie wir sie betreiben möchten, 

Ernst genommen werden. Wir sollten über sie herzhaft lachen, wie über 

einen tollpatschigen Zirkus-Clown – und nicht in „heiliger Ehrfurcht“ vor 

ihnen erstarren.  

Nach der Lektüre dieses Buches sollten Sie, verehrte Leserin, verehr-

ter Leser, weniger als je zuvor in der Lage sein, in Demut (= Mutlosig-

keit) dem persönlichkeitsgestörten (= dreifaltigen), imaginären Alpha-

männchen (= Gott) des Christentums zu dienen. Sie werden wahrschein-

lich auch keinen großen Geschmack mehr daran finden, „die Kirche im 

Dorf zu lassen“, geschweige denn in Ihrem eigenen Kopf!  

Legen wir also die letzten Reste des christlichen „Eiapopeias“ (Hein-

rich Heine) ab wie einen alten, abgewetzten Mantel! Der sog. „Heilige 

Geist“ hat sich in 2000 Jahren Christentum als unüberbietbar geistlos 

erwiesen. Vertrauen wir statt seiner auf die menschliche Vernunft, auf 

Humor, Solidarität und Liebe – und als Urquell dessen: auf ein Hirn, „das 

sich gewaschen hat“. 

 

In diesem Sinne wünschen wir eine vergnügliche Lektüre! 

 

Carsten Frerk / Michael Schmidt-Salomon  

 

 

 

Post Scriptum: Wir haben das vorliegende Buch als kritisches Lexikon 

konzipiert. Dementsprechend konzentrieren wir uns auf die kritikwürdi-

gen Meme, die das Christentum hervorgebracht hat. Dies bedeutet nicht, 

dass es in der Bibel bzw. in der Tradition des Christentums nicht auch 

Sinnvolles, selbst heute noch Bedenkenswertes, gibt bzw. gegeben hat. 

Doch ebenso wenig, wie man „die guten Christen mit dem Christentum 

verwechseln“ darf (Deschner), sollte man einzelne, aus dem Zusammen-

hang gerissene Bibelstellen mit der Bibel als Gesamtwerk verwechseln. 

Zwar gibt es einige Bibelpassagen, die (siehe etwa die berühmten „Selig-

preisungen“ der Bergpredigt) mitunter das Niveau kynischer Wander-

prediger erreichen (möglicherweise wurden diese „Seligpreisungen“ 



 9 

 

sogar direkt von diesen damals im „gelobten Land“ wirkenden „Jüngern 

des Diogenes“ übernommen), insgesamt aber muss man feststellen, dass 

die „Heiligen Schriften“ des Christentums schon zu ihrer Entstehungszeit 

dem bereits erreichten kulturellen Entwicklungsstand (etwa im antiken 

Griechenland) hoffnungslos hinterherhinkten. Dass das, was Gebildete 

schon vor 2000 Jahren zu Recht als rückständig erkannten, manchen 

Vertretern der Bildungsschicht heute noch als „fortschrittsweisend“ er-

scheint, mag einerseits erschrecken, entbehrt aber andererseits nicht einer 

gewissen Komik: Humor ist, wenn man trotzdem lacht  …  

Apropos Humor: Leider müssen wir immer wieder feststellen, dass 

Frömmigkeit und Humor in einem umgekehrt-proportionalen Verhältnis 

zueinander stehen. Daher möchten wir besonders fromme Personen, die 

unter dem Handicap leicht verletzbarer religiöser Gefühle leiden, aus-

drücklich vor der Lektüre dieses Buches warnen! Christen indes, deren 

Humor- und Diskursfähigkeiten im Zuge der religiösen Sozialisation 

nicht völlig abhanden gekommen sind, laden wir herzlich zur Diskussion 

ein. Wir versichern Ihnen: Dieses Buch ist kein Werk „atheistischer Mis-

sionare“, die von dem, was sie schreiben, dogmatisch überzeugt sind. Im 

Gegenteil: Als kritische Rationalisten, die wissen, wie fehleranfällig jede 

„Erkenntnis“ ist, lassen wir uns gerne eines Besseren belehren! Nutzen 

Sie also den durch die Lektüre dieses Buches möglicherweise aufgestau-

ten Ärger produktiv und versuchen Sie, uns zu widerlegen! Wir freuen 

uns darauf!  

 



 

Gebrauchshinweise 

Beide Teile des Lexikons sind alphabetisch geordnet. Mit Hilfe von 

Verweisen können verwandte Themen leicht erschlossen werden. Kursiv 

gesetzte  Verweise zielen auf ein Stichwort im ersten Teil, unter-

strichene  Verweise auf einen Artikel im zweiten Teil. 

Dabei kann es vorkommen, dass ein Begriff (z.  B. Jungfrau) im ersten 

Teil kurz erläutert und zudem im zweiten Teil ausführlicher als theologi-

sches Konzept betrachtet wird.  

Die Literaturliste im Anhang dient zur Überprüfung der wiedergege-

benen Fakten und Zitate und soll auch zum Weiterlesen anregen. 

Ein Register am Ende des Buches stellt noch einmal alle Begriffe und 

Komplexe als Liste mit den Seitenzahlen zusammen. 

Die Sprichwörter sind in der Regel nach ihrem Hauptwort zugeord-

net, also z. B. unter  Teufel finden sich „Hol’ dich doch der Teufel“, 

„Geh zum Teufel“, „Den reitet wohl der Teufel“, etc. 

Alle Zahlen werden unter  Zahlensymbolik erläutert. 

Die Bibelzitate folgen entweder der sog. „Einheitsübersetzung“ (Die 

Bibel: Gesamtausgabe / Ökumenischer Text, Katholische Bibelanstalt, 

Stuttgart 1980) oder der Luther-Übersetzung (Die Bibel oder die ganze 

heilige Schrift des alten und neuen Testamentes nach der Übersetzung 

Martin Luthers, Württembergische Bibelanstalt, Stuttgart 1973). Auf die 

Luther-Übersetzung musste vor allem deshalb zurückgegriffen werden, 

weil die Originalformulierungen Luthers den Alltagssprachgebrauch weit 

mehr prägten als die erst viel später entstandenen Formulierungen der 

„Einheitsübersetzung“. 



 

1. Teil 
 

„Vorwäsche“ 
 

Wörter, Flüche, Redewendungen 
 



 



A 
A und O: „Das A und O der Sache ist...“: die Hauptsache, das Wesentli-

che einer Sache, eines Tuns ... Die Redewendung folgt der biblischen 

Offenbarung des Johannes (1, 8): „Ich bin das A und das O, der Anfang 

und das Ende, spricht Gott der Herr.“ Gott ist demnach Grieche oder 

sprach zumindest griechisch, denn A (Alpha) ist der erste und O (Omega) 

der letzte Buchstabe des griechischen Alphabets. Im übertragenen Sinn 

meint dieser Satz: Ich bin das Leben und der Tod, das Alles Omfassende. 

( katholisch). Ein gewaltiger Anspruch. Wenn es allerdings um die 

Details geht, wird am Ende ‘gekniffen’, denn für das  Böse, alles 

‘Schlechte’, die  Sünde, ist dieser Gott nicht zuständig, die Verantwor-

tung dafür schiebt er gerne anderen zu: Entweder dem  Teufel („Der 

Teufel sitzt im Detail“) oder der missbrauchten  Willensfreiheit des 

Menschen. Ginge es nach Gott, dem A und O der  Schöpfungs-

geschichte, wäre Alles in Ordnung. Für Chaos und Unordnung haben 

andere gesorgt. 

abkanzeln: eine äußerst unfreundliche Ermahnung – von oben herab –, 

falls man einen Fehler gemacht hat. Beim Militär gab es dafür eine 

„Standpauke“ oder einen „Anschiss“, in den christlichen Kirchen wurden 

die „Sünden“ von der (protestantischen) Kanzel herab gemaßregelt (daher 

der Begriff „ab-kanzeln“). Das ‘gemeine’ Volk musste solche ‘Straf-

predigten’ ( Leviten) manchmal stundenlang ertragen, fürstliche Kreise 

besaßen hingegen das Privileg, sich solchen  Gardinenpredigten elegant 

zu entziehen. 

Abrahams Schoß: „Sicher wie in Abrahams Schoß“: geschützt und 

geborgen sein. In den Schoß des Stammvaters Abraham wird der arme 

Mensch (Lazarus) nach seinem Tod von den Engeln getragen, während 

der gleichzeitig sterbende Reiche in die Unterwelt verdammt wird (Lk 16, 

19-26). Und trotz aller Bitten des Reichen gibt Abraham den Armen nicht 

heraus, sondern belässt ihn in seinem vor der „Unterwelt“ schützenden 

Schoß. Ob Abrahams Schoß aber angesichts des  Kadavergehorsams 

von Abraham tatsächlich der sicherste Ort der Welt ist, darf bezweifelt 

werden. Denn Abraham (hebräisch: „Vater vieler Völker, Vater der Men-

schen“) wird vor allem deshalb verehrt, weil er bereit war, Gott zuliebe 

seinem Sohn Isaak, den allerdings Gott persönlich mit Abrahams Frau 



14  

Sarah gezeugt hatte, (1 Mos 21, 1  Vergewaltigung) die Kehle durch-

zuschneiden: („... und nahm das Messer, um seinen Sohn zu schlachten“ 

– 1 Mos 22, 10). Glücklicherweise überlegte es sich der HERR, von 

soviel Gehorsam und  Ehr-Furcht gerührt, noch einmal anders und 

ersetzte das Opferangebot des eigenen Sohnes durch einen Widder. 

Abrahams fruchtbarem Schoß entsprangen Judentum, Christentum 

und Islam, weshalb man diese Religionen auch die „abrahamitischen 

Religionen“ nennt. Wie Stammvater Abraham sahen auch seine treuen 

Nachfahren, die gläubigen Juden, Christen und Muslime, nur selten ein 

Problem darin, im Namen Gottes die Klingen zu schleifen und sich unter-

einander und gegenseitig abzumetzeln ( Krieg). 

Absolvent: So nennt sich jemand, der die vorgeschriebene Ausbildungs-

zeit abgeschlossen hat und zum Schluss an der Freisprechung teilnimmt. 

Es erfordert nicht unbedingt einen katholischen Priester, damit man in den 

Genuss einer solchen Absolution („ego te absolvo“ – Freisprechung von 

Sünden und Strafen) kommen kann. 

Ach, Herrje!: Christlicher Ausruf der Überraschung und des Entsetzens 

über ein Geschehen. Verkürzt aus: „Ach, Herr Jesus!“ Die Namen der 

Götter dürfen nicht direkt ausgesprochen werden, da das (noch weiteres) 

Unglück bringt ( Magie). Angesichts des Anblicks der  Kreuzigung ist 

dieser Ausruf des Entsetzens und des Schreckens verständlich, doch 

warum wird er auch verwendet, wenn einem nur der Krug mit dem Oran-

gensaft aus der Hand gerutscht ist? 

Adamsapfel: Am Hals hervorstehender Kehlkopfknorpel. Volkstümliche 

Auffassung, dass es ein Stück des Adam im Paradies von Eva verbote-

nerweise geschenkten  Apfels sein soll, der dem Mann im Hals stecken 

geblieben ist. 

Adamskostüm: Eigenartigerweise ein Mann ohne Kostüm oder Verklei-

dung, also so, wie Adam im Paradies herumgelaufen sein soll:  nackt. 

Ade!: lat. Ad deum. Abschiedsgruß: Zu Gott befohlen! 

Adieu!: frz. Zu Gott! Abschiedsgruß. Im Unterschied zu den (normaler-

weise) freundlich gemeinten Abschiedsformeln (Ade!, Tschüs!, Pfüat di!) 

hat das Adieu! meist eine sehr endgültige Aussage: „Geh zu  / mit Gott, 

aber geh endlich!“ Wenn der Angesprochene auf diese Aufforderung 



 15 

 

nicht reagiert, ist das Abwenden und ein: „Dann hol dich doch der Teu-

fel!“ die Konsequenz. 

Advocatus diaboli: (übersetzt: der Anwalt des Teufels), bezeichnet die 

rhetorische Strategie, bewusst ‘böse’ Gegenpositionen zu vertreten, um 

dadurch die Standfestigkeit der Argumente für die gute Sache ( Gott) zu 

prüfen und zu verbessern. Der vorige Papst Johannes Paul II. schien den 

Begriff aber mitunter wörtlich zu nehmen, z.  B. wenn er Scheidungs-

anwälten vorwarf, sie kollaborierten mit dem  Bösen. 

Andreaskreuz: (1) Verkehrszeichen in Form zweier diagonal gekreuzter 

weißer Balken mit roten Enden, das vor einem unbeschrankten Bahn-

übergang steht. (Nach der Straßenverkehrsordnung [StVO] das Zeichen 

201-50 „Andreaskreuz stehend“ und Zeichen 201-51 „Andreaskreuz 

stehend mit Blitzpfeil“ für Bahnstrecken mit elektrischer Fahrleitung.) 

Dem Namen nach erinnert dieses Warnkreuz an den Apostel Andreas, der 

– einer Legende nach – an einem solchen Diagonalkreuz hingerichtet 

worden sein soll ( Kreuz). Vermutlich kommt die Übernahme dieses 

Kreuzes als Warnzeichen aus der Gebärde der überkreuzten Arme, mit 

denen eine Sperrung signalisiert wird. Inhaltlich ist die Warnung zur 

Vorsicht beim Überqueren der Eisenbahngleise jedoch genuin christlich: 

Wer das Gebot nicht beachtet, wird gegebenenfalls blutig sterben. (Das 

waren im Jahr 1999 bei 412 Zusammenstößen 92 Tote.)  

(2) Ein Andreaskreuz sei dem schottischen König Angus MacFergus vor 

einer Schlacht als Wolke am Himmel erschienen. Er gelobte, falls er die 

Schlacht gewinnen würde ( Gottesurteil), Andreas als Schutzpatron 

Schottlands zu verewigen. So geschah es und so wurde das Andreaskreuz 

auch zur schottischen Nationalflagge. ( Flaggen) 

(3) Aktuell am weitesten verbreitet ist das Andreaskreuz in Sado-Maso-

Clubs oder privaten „Sklavenkammern“ mit Fuß- und Handfesselung als 

erotisches „Spielzeug“. 

(4) In der Hochbautechnik werden die schweren Aussteifungen im Stahl-

bau (z. B. Posttürme) ebenfalls Andreaskreuze genannt. 

Anrede Gottes: Im ‘Knigge’ gibt es verschiedene verbindliche Formen, 

wie höher gestellte Persönlichkeiten angesprochen werden sollen. Stellen 

wir uns einmal vor, wir begegnen einem Mann vom christlichen Boden-

personal ( Kirchenfürsten) und sagen dann zu dem Kardinal: „Tag, 

Karl, kannst du mir bitte ...“ – Wir wetten, der redet kein Wort mit einem! 



16  

Da bisher ja nur ganz wenige mit dem  HERRN  Gott gesprochen 

haben (Adam, Noah, Abraham ...) und ihn fragen konnten, worauf er Wert 

legt, haben die deutschen Bischöfe für uns geklärt, wie der allmächtige 

Gott angesprochen wird: „Gott redet den Menschen mit ‘Du’ an, und 

dieser darf Gott mit ‘Du’ anreden.“ (Katholischer Erwachsenen-Katechis-

mus I, S. 30) 

P. S. Da schau an! Ich bin mit Gott auf ‘Du und Du’ und mein popeli-

ger Chef will, dass ich ihn mit ‘Meister’ und ‘Sie’ anrede? Schade nur, 

dass der „Imaginäre Big Boss in den Wolken“ (Frank Zappa) sonst so 

unangenehme Eigenschaften hat ( Ausrottung,  Sintflut,  Sodom und 

Gomorra). Man könnte ihn ansonsten richtig lieb haben, wie seinen 

eigenen Papi, den man ja schließlich auch nicht mit „Sie“ anspricht / 

angesprochen hat. 

Apfel: Kaum ein Werbefilmer kommt heute ohne ihn aus, wenn es um 

‘die Versuchung’ geht. Aber war der Apfel wirklich die „verbotene 

Frucht“ des Paradieses? Häufig wurde es in der Kunst so dargestellt und 

daher kommt auch der  Adamsapfel. Allerdings hat die Sache mit dem 

Apfel einen Wurm: Adam und Eva, sofern sie gelebt hätten, wären beim 

besten Willen nicht in den Genuss eines Apfels gekommen (vgl. Lapide, 

Ist die Bibel richtig übersetzt?). Die im Abendland so populäre Vorstel-

lung vom verbotenen Apfel beruht auf einem ‘Übersetzungsfehler’ 

( Jungfrau,  Kamel,  Kirche): Das „malum“ in „Eritis sicut deus, 

scientes bonum et malum“ (Lockruf der Schlange: „Ihr werdet sein wie 

Gott, wissend das Gute und Böse“) kann sowohl „böse“ als auch „Apfel“ 

bedeuten. Zwar dürfte der Satz: „Ihr werdet sein wie Gott, wissend das 

Gute und den Apfel!“ selbst für einen Theologen wenig Sinn machen, 

aber er scheint doch wunderbarerweise die Beschaffenheit jener geheim-

nisvollen Frucht zu klären, die Eva der Legende nach vom Baum der 

Erkenntnis pflückte. Dumm nur, dass die alten Hebräer keine Äpfel 

kannten, da diese erst ab dem 19. Jahrhundert über den Exportweg nach 

Nahost gelangten.  

Wahrscheinlich war die verbotene Frucht des Alten Testamentes eine 

frostempfindliche Feige – Adam und Eva bedeckten ihre ‘Blößen’ nach 

dem ‘Sündenfall’ mit Feigenblättern – oder es war ein Granatapfel. Der 

Granat(apfel)baum ist ein 5 bis 8 Meter hoher Strauch, der im gesamten 

Vorderen Orient wild wächst. Die kugelrunden Früchte mit lederner Haut 

und dem saftigem Fruchtfleisch – mit Kernen, die Fruchtsaft enthalten – 

galten in der Kunst als Symbol für die weibliche Sexualität. Im 

18. Jahrhundert wurde es z. B. auf das Meißner Porzellan gemalt, aber da 



 17 

 

die Sachsen keinen Granatapfel kannten und auch die Symbolik nicht 

verstanden, wurde es als „Zwiebelmuster“ populär. 

Naheliegend wäre auch, dass dieser ‘Apfel’ eine verkappte Analogie 

und Hehlwort zu den Brüsten (oder den Pobacken) Evas wäre, beides 

Körperteile, die bei jüngeren Frauen auch als ‘Äpfel’ bezeichnet werden. 

Im Hochmittelalter gemalte Evas sind häufig sehr schlank, beinahe an-

drogyn, mit kleinen kugelrunden Brüsten. Dass diese „Frucht“ (verkappt) 

etwas mit Sexualität zu tun hat, darauf verweist auch die jüdische Inter-

pretation dieser Frucht als Pflaume. (Auch im Vulgärdeutsch werden die 

Genitallippen [ „Schamlippen“] einer Frau als ‘Pflaume’ bezeichnet. 

Eine Auffassung, die der Optik einer halbierten und entkernten Pflaume 

mit dem Fruchtfleisch und der ‘Kern’-Spalte durchaus nahe kommt. In 

diesem Sinne hat Eva dem Adam nicht eine Frucht gepflückt, sondern 

ihm ihre Genitallippen dargeboten und der „Sündenfall der Erkenntnis“ 

war die Entdeckung der  Sexualität.) 

Apostel: griech. „der Sendbote“. Der Begriff wird im Alltag abwertend 

ironisch gebraucht, indem Menschen, die aus einer Vielzahl von Auf-

fassungen eine bestimmte herausgreifen und ihren Mitmenschen mit der 

(lächerlichen) ‘Verkündigung’ auf die Nerven fallen, dass diese Auf-

fassung die einzig wahre sei, als ‘Apostel’ bezeichnet werden: Gesund-

heitsapostel, Friedensapostel, Sittenapostel, Moralapostel, etc. „Zusam-

mensetzungen mit Apostel haben überhaupt meist eine schlechte Bedeu-

tung.“ (Röhrich, Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten, S. 94) 

Das Schicksal der christlichen Apostel sollte ihren Nachfolgern viel-

leicht eine Warnung sein: Keiner von ihnen ist (angeblich) eines natürli-

chen Todes gestorben ( Märtyrer). 

arm: Die Grundbedeutung von „arm“ ist eigentlich „vereinsamt“, „be-

klagenswert“, „unglücklich“ (formelhaft in „armer Sünder“, „arme 

Seele“, „armer Teufel“). (Paul, Deutsches Wörterbuch, S. 40) Der Begriff 

bezeichnet demnach ursprünglich eher einen mentalen Zustand als einen 

ökonomischen Sachverhalt. Wenn also von dem umherziehenden 

Wanderrabbiner in seiner ‘Bergpredigt’ gesagt worden sein soll: „Selig 

sind, die geistlich arm sind; denn das Himmelreich ist ihr“ (Mt 5, 3), dann 

soll das nicht heißen, dass das Himmelreich nur für die Doofen reserviert 

ist, sondern vor allem für die Unglücklichen ( Jammertal). In diesem 

Sinn ist auch der „arme Sünder“ nicht jemand, der kein Geld hat, um 

z. B. die Kirchenstrafe zu bezahlen und deshalb in der Hölle gebraten 



18  

wird, sondern es ist ein „beklagenswerter Sünder“ – egal ob mit viel oder 

wenig Geld. 

Armleuchter: Jesses, ist das ein Armleuchter! Umgangssprache, über-

tragen = „Trottel, kein Kirchenlicht“, verhüllend für „Armloch, Arsch-

loch“. (Paul, Deutsches Wörterbuch, S. 40) In einer doppelten Drehung 

wird zunächst der (siebenarmige) Kirchenleuchter in sein Gegenteil ver-

kehrt – und zwar in dem Sinne, dass dem Menschen kein Licht aufgegan-

gen sei. Dann wird das Ganze auch noch in bewährter Tradition 

( Ausrufe) mit dem Fäkalbereich verbunden. 

Arsch bezieht sich im Kontext des derb-anstößigen „Er kann mich mal 

im / am Arsch lecken“ auf die christliche Teufelsvorstellung und die damit 

verbundene Magie, dass man dem ‘Teufel’ einen Abwehrzauber mur-

melnd entgegenschleudert. (Luther: „Wenn man nun aber den Teufel 

kennt. So kann man leichthin zu ihm sagen: Leck mich im Arsch.“) Das 

seit Goethe profanierte ‘geflügelte Wort’ des Götz von Berlichingen be-

zieht es auf die weltliche Macht und wird ‘gut bürgerlich’ schamhaft auf 

„Er / Du kann(st) mich mal!“ verkürzt. (Röhrich, Lexikon der sprichwört-

lichen Redensarten, S. 102ff.) ( kreuzweise) 

Aufgebot: Die öffentliche Bekanntgabe eines staatlichen Standesamtes, 

dass zwei Menschen in absehbarer Zeit heiraten wollen. Es handelt sich 

dabei um eine Erfindung der (katholischen) Kirche im 11. Jahrhundert, 

mit der die Einhaltung der von der Kirche ebenfalls erfundenen  Ehe-

verbote gewährleistet wurde. Da die Verwandtschaftsbeziehungen un-

übersichtlich geworden waren, wurde die Öffentlichkeit zur Denunziation 

aufgefordert, zur Vermeldung von „Ehehindernissen“ aufgerufen, falls ein 

Brautpaar doch (bis zu sieben Verwandtschaftsgraden entfernt) mit-

einander verwandt war. 

Aufgrund der individuellen Mobilität – wer heiratet heute denn noch 

an ihrem oder seinem ursprünglichen Herkunftsort? –, ist dieses Verfah-

ren inzwischen in den Großstädten abgeschafft worden. So heißt es beim 

Standesamt der erzbischöflichen Stadt Köln: „Sie wollen ‘sich trauen’? 

Vorher müssen Sie die Eheschließung beim Standesamt Ihres Wohnsitzes 

anmelden. Der Aushang des Aufgebotes gehört der Vergangenheit an. 

Liegen alle Unterlagen vor, könnten Sie sich mit der Anmeldung zur 

Eheschließung direkt das Jawort geben!“ 



 19 

 

B 

Barthel: eine Abkürzung für Bartholomäus, der sprichwörtlich geworden 

ist in: „Wissen, wo Barthel den Most holt“. Die plausibelste Erklärung 

für dieses Sprichwort scheint zu sein, dass man zu dieser Jahreszeit im 

August – wo z. B. die Wirte in Augsburg ihr Schankrecht verloren, wenn 

sie zu Bartholomäo (Namenstag des Apostels am 24. August) noch keinen 

Most hatten – gewitzt sein musste, Most anbieten zu können. Im Schwä-

bischen wird auf die Frage, wo denn der Barthel den Most her bekomme, 

geantwortet: „Beim Michel“, d.  h. am Namenstag des Erzengels Michael 

am 29. September, wenn zumindest der neue Obstmost schon gekeltert 

ist. Die Bartholomäusnacht hingegen war kein feucht-fröhliches Obst-

mostgelage, sondern bezeichnet das Gemetzel in der Nacht vom 23. auf 

den 24. August 1572, als 2000 Protestanten (Hugenotten) durch die 

katholischen Bürger von Paris ermordet wurden („Pariser Bluthochzeit“). 

In den folgenden vier Wochen fielen dem katholischen Mob weitere 

30.000 Hugenotten in der Provinz zum Opfer. Anstifterin des blutigen 

Treibens war die katholische Katharina von Medici. „Spanien und die 

römische Kurie freuten sich über den Erfolg.“ (Meyers Lexikon, I, 

S. 1516) 

Bäume spielen in allen archaischen Religionen als Symbole der Kraft, 

des Schutzes und des Lebens eine große Rolle: die heiligen Bäume und 

Haine der Germanen, Buddha unter einem Baum sitzend  ... Das Christen-

tum steht auch in dieser Tradition, dreht aber den positiv-archaischen 

Naturbezug (wie stets) ins Negative: vom Baum der Erkenntnis (= Sünde) 

bis hin zum Kreuzesbaum (= Hinrichtungsgerät = Tod). 

Beruf: Der Begriff „Beruf“ leitet sich ursprünglich von „Berufung“ ab. 

Wir sind nach christlichem Verständnis alle zum Beruf durch „Gott“ 

berufen, denn Stand und Amt des Menschen in der Welt sind Ausdruck 

seines göttlichen Auftrages: Nur allein durch Leistung, Erfolg oder Arbeit 

könne man „gelingendes Leben und Gottes Gnade“ nicht verdienen. 

Diese Grundansicht der Rechtfertigung allein aus dem Glauben wird zum 

entscheidenden Kriterium von Luthers Berufsethik. Deshalb qualifizieren 

die  Gnade und die Liebe dieses Gottes jeden Stand und jede Arbeit; 

alle Menschen sind von diesem Gott berufen (daher „Beruf“), um mit 

ihren Gaben ebendiesem Gott und dem Nächsten zu dienen, egal ob 

geistlich oder weltlich, Elite oder Unterschicht. „Jede Arbeit ist Gottes-



20  

dienst, wenn sie im Glauben geschieht und im Dienst der Liebe.“ (EEK, 

S. 432)  

Wenn Sie also jemand nach ihrem „Beruf“ fragt, überlegen Sie genau, 

was Sie sagen und welche göttliche Vorsehung sie gerade die Qualifika-

tion hat anstreben und erreichen lassen, die sie haben. Wer die Assozia-

tion mit Lebenssinn, Identifikation und Selbstverwirklichung im Beruf 

nicht will, spreche lieber vom „Job“.  

Berufswechsel waren biblisch übrigens nicht vorgesehen – man  absol-

vierte seine Lehre und blieb dann sein Leben lang in seinem Beruf –, 

denn: „Ein jeglicher bleibe in dem, darin er berufen ist“ (1 Kor 7, 17). 

Wenn es zeitgemäß gefordert ist, dann eben als ‘Job-Hopperei’. 

Bildersturm: Ein Bilderstürmer ist im übertragenen Sinne jemand, der 

sich in radikaler Weise gegen tradierte Vorstellung auflehnt. Theologi-

scher Hintergrund: Luther hatte sich, entsprechend dem zweiten der Zehn 

Gebote, gegen die religiöse Bilderverehrung ausgesprochen und seine 

fanatischen Anhänger (die die freundlichen Worte ihres geistigen Brand-

stifters völlig missverstanden hatten) stürmten im 16. Jahrhundert (nicht 

nur) die ehemals katholischen (und nun evangelischen) Kirchen. Sie zer-

störten alle Bilder und zerschlugen jeden dekorativen Schnick-Schnack, 

mit dessen Betrachtung man sich während der langen lateinischen Pre-

digten wenigstens die Zeit vertreiben konnte. Zurück blieb die karge 

Einöde eines evangelisch-lutherischen Gewissens. 

Bildung: Ursprünglich ein von der mittelalterlichen Mystik herrührender 

Begriff. Der Mensch sollte sich bilden, um sich so als Ebenbild Gottes 

(des großen Bildners) würdig zu erweisen. Entsprechend ist die Ge-

schichte der Kirchen (bis ins 20. Jahrhundert hinein) eng mit der Ent-

wicklung des Schulwesens verknüpft. Vergleicht man die Grausamkeit 

dieses Gottes ( Ausrottung,  Hölle) mit der geschichtlich gut doku-

mentierten Grausamkeit der Menschen, scheint dieser christliche Bil-

dungsauftrag hinreichend erfüllt worden zu sein. 

Bitte: „Er ist einer aus der siebten Bitte“: Ein unangenehmer Mensch, 

den man loswerden möchte. „Erlöse uns von dem Übel“ = Siebte Bitte des 

christlichen „Vaterunser“. 

Blasphemie: Bedeutet nicht, dass man / frau darauf versessen ist, auf, mit 

oder an etwas zu blasen, sondern  Gotteslästerung. 



 21 

 

Blech:  Heilig’s Blechle 

Blindheit: „Mit Blindheit geschlagen sein“: Nichts mehr erkennen kön-

nen, verloren sein. „Dann schlugen sie die Leute draußen vor dem Haus, 

klein und groß, mit Blindheit, so dass sie sich vergebens bemühten, den 

Eingang zu finden.“ (1 Mose 19, 11) Lot wird von zwei Engeln im Haus 

gerettet, die anderen werden dem Verderben des Untergangs von Sodom 

und Gomorra überlassen ( Dunkelheit). Merke also: Blindheit ist kein 

genetischer Defekt oder durch Krankheit entstanden, sondern eine Strafe 

des christlichen Gottes für ungebührliches Benehmen. 

Blut: Nach griechischer bis christlich-mittelalterlicher Auffassung war 

das Blut der Sitz der „Seele“. „Denn des Leibes Leben ist in seinem 

Blut ...“ (3 Mose 17, 14). Alle mystischen Vorstellungen von „Blut und 

Boden“, „Blut ist dicker als Wasser“, Blutschande, Blutzeuge etc. be-

ruhen auf dieser Glaubenstradition. Auch die Verwandlung von Wein in 

das Blut Christi ( Vegetarier). Damit zeigt sich am deutlichsten die 

Abwendung des Christentums von seinem jüdischen Ursprung. Dem 

Judentum gilt jedes Blut (sei es tierisches Blut oder auch das Menstrua-

tionsblut) als „unrein“ ( rot). 

Blut und Wasser schwitzen:  Schweiß (3) 

Blutschande: Entsprechend den biblischen Vorgaben wurde in Deutsch-

land bis zur großen Strafrechtsreform der 1970er Jahre nach § 173 des 

Strafgesetzbuches der Koitus zwischen Verwandten in auf- und abstei-

gender Linie (einschließlich Verschwägerter) als Blutschande bestraft: 

mit Gefängnis bis zu zwei Jahren und Zuchthaus bis zu fünf Jahren 

( Eheverbote). Heute ist zwar der Begriff der Blutschande aus dem 

Strafgesetzbuch eliminiert, der Straftatbestand selbst blieb jedoch (in 

abgemilderter Form) bestehen. 

Blutzeuge werden christliche  Märtyrer genannt, da sie mit ihrem Le-

ben ( Blut) für ihren Glauben einstanden. Auch die  Nationalsozialis-

ten haben diese Bezeichnung – neben vielen anderen religiösen Begriffen 

–, übernommen, indem sie Parteigänger, die bei Putschversuchen gegen 

die rechtmäßigen Regierungen (z.  B. der „Marsch auf die Feldherrnhalle“, 

München, 1923) getötet wurden, „Blutzeugen der Bewegung“ nannten. 



22  

Braut Christi: Ehrentitel einer christlichen Nonne. In einigen Ordens-

gemeinschaften sind diese Frauen (klassisch mit intakter Jungfernhaut 

erwünscht) die Verlobten des HERRN Jesus (mit Ring und Versprechen 

und allem Brimborium).  

Die Vielzahl dieser Tausenden von Verlobten ist allerdings kein Ver-

stoß gegen die christlich angeordnete  Monogamie, denn erstens hat der 

HERR Jesus noch keine einzige seiner Verlobten geheiratet, obwohl eine 

Verlobung einem Eheversprechen entspricht, und zweitens lautet ein 

klassischer Grundsatz: Quod licet Jovi, non licet bovi („Was Gott erlaubt 

ist, ist dem Ochsen noch lange nicht gestattet“). 

Brot steht umgangssprachlich nicht nur für das Lebensmittel, sondern 

generell für Einkommen oder Geld („Brotjob“, „brotlose Kunst“). Der 

magischen Beschwörungsformel im so genannten „Vaterunser“: „Unser 

täglich Brot gib uns heute“ (als ob es dann vom Himmel fallen würde 

oder ein Himmelsbote es gleich anschließend vorbei bringen würde) und 

der christlichen Belehrung „Der Mensch lebt nicht vom Brot allein  …“ hat 

der lebenslustige ‘Volksverstand’ entgegengesetzt: „Der Mensch lebt 

nicht vom Brot allein, es muss auch was dazwischen sein“. Ebenso wird 

die christliche Brot-Botschaft veralbert, wenn man sagt: „In der Not 

schmeckt die Wurst auch ohne Brot“. 

Bruder: Wenn wir denn schon alle „Kinder Gottes“ sein sollen, wäre es 

auch konsequent, wenn sich zumindest alle Christen mit „Du“ und „Bru-

der“ und „Schwester“ anreden würden. Durchgesetzt hat sich der Begriff 

Bruder (mit Ausnahme der Anredefloskel „Liebe Brüder und Schwes-

tern“) jedoch nur bei kleineren christlichen Gruppen (z.  B. den evangeli-

schen Herrnhutern), als Kollegenanrede bei den evangelischen Pastoren 

und für die  Mönche in den katholischen Brüderorden. Da die Bevölke-

rung den eingesperrten Mönchen ihre Keuschheit nicht abnahm, wurde 

ihnen  Homosexualität nachgesagt. So entstand der ironische Begriff 

des warmen Bruders. 

Buch: (1) „Buch der Bücher“ wird die Bibel im christlich-abendländi-

schen Kulturkreis gerne genannt. Damit wird so nebenbei ein Kultur-

imperialismus gegenüber anderen Kulturen geäußert – die Muslime wer-

den ihren Koran und die Juden ihre Thora auch als das wesentlichste 

Buch ihrer Kultur betrachten, denn alle drei abrahamitischen Religionen 

sind „Buchreligionen“. Zudem drückt diese Ansicht auch die Auffassung 



 23 

 

aus, dass in einem wahrhaft christlichen Haushalt nur ein einziges Buch 

vorhanden zu sein braucht: eben dieses, die Bibel. 

Im ursprünglichen Sinn stimmt es jedoch tatsächlich, dass die Bibel 

das „Buch der Bücher“ sei, da es sich um ein Buch aus 66 Büchern han-

delt – 39 hebräische Einzelschriften des Alten Testaments und 27 griechi-

sche Schriften des Neuen Testaments –, die in einer ‘Buchbindersynthese’ 

zur „Bibel“ zusammengeklebt wurden. 

Die Beliebigkeit, welche Texte in diesen Kanon des Neuen Testa-

mentes aufgenommen wurden, zeigt sich auch darin, dass die nicht in das 

Neue Testament aufgenommenen „Apokryphen“ (die von Papst Gelasius 

I. [gest. 496] ‘verbannt’ wurden) grundlegend für die katholische Kirche 

sind, da nur aus den Apokryphen die (angebliche) „Petrusakte“ bekannt 

ist (eine Geschichte, in der Petrus dem Kaiser beweist, dass er stärker ist 

als der Teufel), ebenso wie der (angebliche) Märtyrertod des Paulus in 

Rom. Ein schönes Beispiel, das zeigt, dass der Petersdom und die römi-

sche Kirche auf unautorisierten Voraussetzungen beruhen. 

(2) Im Buch des Lebens notiert sein, heißt gottgefällig gelebt zu ha-

ben: „Nie werde ich seinen Namen aus dem Buch des Lebens streichen“ 

(Offb 3, 5). Also, wer diesem Gott nicht genehm ist, der wird ruckzuck 

ausgetilgt, ausgelöscht wie ein lästiger Tintenklecks … 

Bundesverdienstkreuz: Die landläufige Benennung für die höchste zivile 

Auszeichnung der Bundesrepublik Deutschland (offizielle Bezeichnung: 

Verdienstorden der Bundesrepublik Deutschland). Wie andere christliche 

Nationen hat man auch nach der Trennung von Thron und Altar (Staats-

kirche) die Traditionslinien der christlichen Auszeichnungen im Kampf 

gegen die Heiden beibehalten. Wird besonders gerne (im Namen des 

 Kreuzes!) an verdiente Bürger der  Nächstenliebe, im Ehrenamt und 

an kirchliche Würdenträger von christlichen Hilfs- und Missionswerken 

verliehen. 

P. S. Mag es Geschmack- oder Gedankenlosigkeit sein – dieser Staat 

wird seinen rund 26 Millionen konfessionslosen, atheistischen, jüdischen, 

muslimischen, oder buddhistischen Bürgern keinen Gefallen tun, wenn er 

ihnen christliche Kreuze ans Revers heftet. 

Bußgeld ist die säkularisierte Strafe für eine „Ordnungswidrigkeit“. Für 

die meisten ist sie zwar ärgerlich (weil sie erwischt wurden), aber eine 

abgemilderte, um nicht zu sagen, nette Umsetzung der Androhung: „Das 

wirst du mir büßen!“ Buße ist eine der traditionellen harten Kirchenstra-



24  

fen, die einem „demütigen Sünder“ als ‘reinigende’ Strafe auferlegt wer-

den oder die man sich selber auferlegt, wenn man mit „Büßermiene“ 

erscheint (und allen anderen damit die Stimmung vermiest) und im 

„Büßerhemd“ herumläuft, was heute vielleicht komisch aussieht, aber 

seinerzeit (25.-28. Januar 1077) bitterernst war, als Heinrich IV. bei klir-

render Kälte im Büßerhemd vor Canossa erschien, damit der Kirchenbann 

über ihn aufgehoben werde. 

C 

Christbaum nennt sich der ordinäre Tannenbaum, wenn er denn zu 

Weihnachten aus dem Wald seinen Weg in die guten Stuben der deut-

schen Christen gefunden hat und dort mit Kugeln, Kerzen und Girlanden 

geschmückt wird ( Christbaumschmuck). 

Ursprung für die Beliebtheit der immergrünen Gewächse soll der ur-

alte Glauben sein, dass diese Pflanzen und  Bäume Dämonen verscheu-

chen und selber gute Geister beherbergen ( Aberglaube). 1605 wurde in 

Straßburg der erste Christbaum öffentlich aufgestellt (noch ohne Kerzen) 

und galt bald im protestantischen Adel als Symbol des rechtgläubigen 

Weihnachtens – im Gegensatz zur katholischen  Weihnachtskrippe. Erst 

spät fand dieser fürstliche Baum seinen Weg in die Arbeiter- und Bauern-

stuben: Am ‘Heiligen Abend’ des Kriegswinters 1870/71 ließen die aris-

tokratischen deutschen Heerführer (Einheit von Thron und Altar) zwecks 

Stimmungsaufhellung und Sentimentalität in vielen Lazaretten und Quar-

tieren Weihnachtsbäume aufstellen.  

Christbaumschmuck: Oh andere Zeiten, oh andere Sitten, die auch den 

arglosen ‘Tannenbaum’ nicht verschonen. War es zu Kaiserzeiten, als 

noch die Einheit von Thron und Altar bestand, noch so, dass die preußi-

sche militärische Pickelhaube der Soldaten auch die Spitze des christ-

lichen Tannenbaums zu schmücken hatte, wurde sie nach dem Ende der 

Monarchie zur neutraleren ‘Christbaumspitze’ demokratisiert. 

Der Christbaumschmuck ist ein Reservoir christlicher  Magie: Engel 

(bringen das Wort Gottes), Fische (Symbole für Wasser, Leben und 

Fruchtbarkeit, Erkennungszeichen der frühen Christen),  Glocken (war-

nen vor Gefahr, bannen ein Unglück), Marienkäfer (= Herrgottskäfer, 

bringen gute Nachrichten), Nüsse (Sinnbilder für die Absichten Gottes – 



 25 

 

verborgen – und für Fruchtbarkeit – Hoden des Mannes), Tannenzapfen 

(Sinnbild für Jungfräulichkeit und für Fruchtbarkeit), Trompeten (gute 

Neuigkeiten und Vertreibung böser Geister) etc. 

Christkind: nicht zu verwechseln mit dem kleinen Jesulein, das in der 

Krippe liegt. Das Christkind ist eher so etwas wie ein kleiner Engel, der 

zu Weihnachten vorgeblich die Gaben bringt. Erfunden wurde das Christ-

kind von Doktor Martin Luther, dem die ganze Heiligenverehrung der 

Päpstlichen auf die Nerven ging – nirgendwo biblisch belegt! – und der 

deshalb auch den (heiligen)  Nikolaus abschaffte. Potzblitz, da guckten 

die lutherischen Kinder aber traurig: Nix mehr zu Nikolaus! Also musste 

schnell etwas Neues erfunden werden. Da Weihnachten nahe war, hatte 

Luther eine brillante Idee: Die Gaben sollte weder ein Heiliger noch ein 

dem Lutheranertum ansonsten religiös Verdächtiger bringen, sondern ein 

harmloses Kind. Dank des Kindchenschemas konnte sich das Christkind 

erfolgreich in die Herzen der Menschen hineinschwindeln ( Gaben-

bringer). 

Christstollen sind keine Katakomben im alten Rom, der Begriff bezeich-

net auch nicht im Atombunker die Ecke des Stollens, in der sich die 

Christen versammeln, sondern ein Gebäck, das vorwiegend im Dezember 

konsumiert wird. Der Christstollen gehört zu den so genannten „Gebilde-

broten“, da er seit vielen Jahrhunderten als Symbol für das in weiße Tü-

cher gewickelte Jesuskind gilt ( Kannibalismus). Urkundlich wird dieser 

Stollen erstmals 1329 in Naumburg an der Saale erwähnt, wo die Bäcker 

ihrem Bischof und seinem Hofstaat ebendiese Stollen zu backen hatten. 

Was den Geistlichen recht war, gefiel auch dem Fürsten und so hatten die 

Weiß- und Platzbäcker (bis 1913) dem königlichen Hof zu Dresden am 

zweiten Weihnachtsfeiertag zwei Christstollen von jeweils eineinhalb 

Meter Länge anzuliefern. Aber: Die Adventszeit galt früher in katholi-

schen Gebieten als Fastenzeit und in diesen Zeiten durfte keine Butter 

verwendet werden. Also „Kuchen“ mit (erlaubtem) Öl gebacken? Igitt, 

nein. Und so gestattete der Papst (gegen ein „Bußgeld“) die Stollenbäcke-

rei mit Butter – trotz der Fastenzeit. 

 



26  

D 

Dämonen: Engel oder Menschen, die sich postmortal in den Dienst Luzi-

fers stellen. Können glücklicherweise von Geistlichen ( Exorzismus), 

freundlichen  Hexen (TV-Serie Charmed) oder VampirjägerInnen (TV-

Serie Buffy) in ihre Schranken verwiesen werden ( Engel;  Satanis-

mus). 

Dom: (Abkürzung von lat. domus dei = Haus Gottes) In Deutschland 

übliche Bezeichnung für eine Bischofskirche ( Kathedrale) oder für die 

Hauptkirche einer Stadt. Um das zu verdeutlichen, wäre es sinnfälliger, 

man würde die deutsche Übersetzung anstelle der lateinischen Verkür-

zung verwenden, also: Das Haus Gottes in Speyer. Wäre nur die Frage: 

Wo ist sein Erstwohnsitz? Zweite Frage: Wie passt ein so großer Welt-

geist in solch eine kleine Hütte? 

Donnerstag ist im magischen Denken des ‘Volksglaubens’ ein Glücks-

tag, geht er doch auf Donar (skandinavisch: Thor) zurück. Prompt hat die 

christliche Kirche einige wichtige Feiertage ihrer Magie dem Volksglau-

ben aufgesattelt: In  Gründonnerstag wird es explizit benannt, aber auch 

Christi  Himmelfahrt und  Fronleichnam fallen immer auf einen Don-

nerstag ( Freitag). 

Dornen sind ganz wichtig, denn wie soll man sonst jemanden piesacken. 

Das Interessante ist dabei, dass die Dornen auch mit der Rose verbunden 

sind („Dornröschen“). Die Dornen symbolisieren dabei die Sexualität 

oder sexuelle Absichten („Der Stachel der Fleischeslust“ = Eva), während 

die Rose die Reinheit darstellt (= Maria). Entsprechend ist Maria die 

„Rose ohne Dornen“ und der Rosenkranz zentrales Element der Marien-

verehrung. 

Drachen sind freundliche Tierchen, deren Gesellschaft entschieden der 

einer ‘bösen Frau’ vorzuziehen ist: „Lieber mit einem Löwen oder Dra-

chen zusammenhausen, als bei einer bösem Frau wohnen.“ (Sir 25, 16) 

Wer jedoch einen „Hausdrachen“ hat, bei dem ist es dumm gelaufen, 

denn bei dem hat sich der freundliche Drache mit dem ‘bösen Teufel’ 

verschmolzen. 

Dreck: Wenn man über jemanden sagt, „er sei der letzte Dreck“, ist dies 

eine Beleidigung, die den größten Grad der Verächtlichkeit ausdrückt. 



 27 

 

Diese Beschimpfung beruht auf der Schöpfungsgeschichte, wonach der 

erste Mensch aus Lehm geformt wurde ( Erde). Bei dem als verächtlich 

beschimpften Exemplar eines Menschen wird unterstellt, der christliche 

Gott habe für ihn nur den schlechtesten = letzten Dreck verwendet. 

Gleichzeitig drückt sich in der Beschimpfung der anal-fixierte Zwangs-

charakter des Christentums aus, der auf pingeligste Sauberkeit bedacht ist 

(u. a. unbefleckte  Empfängnis) und Biederkeit als Tugend betrachtet. 

Alles andere, also das Laute, Abenteuerliche, Sexuelle ist  böse. 

Dunkelheit: „Ich tappe vollständig im Dunklen“: Hilflos sein. All jenen, 

die keine guten Juden / Christen sind, werden vom gütigen Vater-Gott eine 

ganze Reihe von Verfluchungen angekündigt. Unter anderem: „Der Herr 

schlägt dich mit Wahnsinn, Blindheit und Irresein. Am hellen Mittag 

tappst du im Dunkel wie ein Blinder ...“ (5 Mose 28, 28-29). 

E 

Ehrfurcht: Nach den Glaubensbekenntnissen sollen wir einfache Men-

schen Ehrfurcht vor Gott haben und allem, was  heilig ist: „Zu aller Zeit 

und in jedem Volk ruht Gottes Gefallen auf jedem, der ihn fürchtet [...]“. 

(Katholischer Erwachsenen-Katechismus I, S. 258)  

Eine merkwürdige Geisteshaltung, die sich aus der Ehre, die jeman-

dem zukommen soll, und Furcht zusammensetzt. Welche Mentalität müs-

sen die Erfinder dieser Gottesvorstellung gehabt haben, wenn sie Wert 

darauf gelegt haben, dass Menschen sich vor ihm ängstigen? Vieles 

spricht hier für einen autoritären Zwangs-Charakter. Hat der „liebe 

 Gott“ etwa ein derart angeknackstes Selbstbewusstsein, dass er es 

immer wieder durch rüde Strafaktionen aufpeppen muss? Oder ist er ein 

HERRscher im klassischen, römisch-imperialen Stil, der glaubt, Men-

schen und Tiere würden nur gehorchen, wenn man sie mit Zuckerbrot und 

Peitsche traktiert (Heil dir! und: Weh dir!)?  

Eingefleischt ist eine Übersetzung des lateinischen incarnatus (daher 

auch die Inkarnation) und bedeutet ‘zu Fleisch geworden’. Ursprünglich 

nur auf den Fleisch gewordenen Sohn Gottes angewandt, lebt es heute 

weiter im „eingefleischten Junggesellen“ (Röhrich, Lexikon der sprich-

wörtlichen Redensarten, S. 366) – wobei allerdings immer mehr bezwei-



28  

felt wird, dass Jesus nicht verheiratet gewesen sei oder asexuell ohne Frau 

gelebt hätte (vgl. u. a. Mynarek, Jesus und die Frauen). 

Eisheilige werden die drei (bzw. vier) Tage vom 12. bis 14. (bzw. 15.) 

Mai genannt, da der Bauernkalender von einem letzten, verspäteten Kälte-

einbruch mit Frostgefahr ausgeht. Es waren ursprünglich die Gedächtnis-

tage der Heiligen Pankratius (12. Mai), Servatius (13. Mai) und Bonifa-

tius (14. Mai). 

Dem Bonifatius ist jetzt wärmer geworden – wie alles in der Kirche 

folgt es den Beschlüssen göttlich inspirierter kirchlicher Gremien, hier der 

Kalender- und Liturgiereform von 1972 –, da sein Gedächtnistag auf den 

5. Juni verlegt wurde. Im Zeichen der Sparsamkeit gibt es nun keine drei 

Eisheiligen mehr, sondern nur noch zwei. Allerdings steht ihnen nun die 

kalte  Sophie zur Seite.  

Eminent wichtig ist etwas, was eine außerordentliche, ja allerhöchste 

Priorität hat, denn was ist schon höher als eine (katholische)  Eminenz? 

Nur noch der Papst.  

Eminenz, genauer oder besser, weil devoter gesagt: „Eure Eminenz“ 

(= Hoheit), so lautet (seit 1630) die korrekte Anrede eines katholischen 

Kardinals (Bischöfe sind nur „Exzellenzen“ ( Kirchenfürsten) und Prä-

laten so etwas wie „Hochwürdigster Herr“, der einfache Priester dann 

schließlich „Hochwürden“).  

Als „graue Eminenz“ bezeichnet man einen mächtigen Berater hinter 

einem öffentlich sichtbaren Minister etc. Die erste „graue Eminenz“ hatte 

seinerzeit der mächtige Kardinal Richelieu (Chefminister von Ludwig 

XIII. von Frankreich). Sein geheimer mächtiger Berater und Beichtvater 

war der als Père Joseph bekannt gewordene Kapuzinermönch Pater Fran-

çois Leclerc du Tremblay (1577-1638), dessen graue einfache Mönchs-

kutte nicht über seine tatsächliche Macht hinwegtäuschen konnte. 

Engel (1): „Ein Engel geht durchs Zimmer“: In einer angeregten Unter-

haltung tritt plötzlich eine Stille ein. Nach allgemeiner religiöser und 

kirchlicher Auffassung hat der Mensch die Pflicht, zu schweigen, wenn 

ein himmlisches Wesen sichtbar wird. 

(2) „Du bist ein Engel!“: Kompliment gegenüber einer geliebten Person. 

Angesichts der Vielfältigkeit der Engelsarten ( Engel) ist jedoch nicht 

ganz klar, wie man es interpretieren soll. Entweder heißt es: Du bist ein 

pausbäckiger, Trompete blasender Pseudo-Gartenzwerg (Puttenengel)! 



 29 

 

Oder: Du bist ein asexuelles Wesen, das im göttlichen Auftrag ‘Seelen’ 

rettet (Schutzengel) oder Plagen verbreitet (Racheengel). Möglicherweise 

bedeutet es auch, dass der Gegenüber FCKW-frei oder vielleicht Nicht-

raucher ist und die Umwelt nicht über alle Maßen belastet (Blauer Engel). 

Wie auch immer: Suchen Sie sich die Interpretation aus, die Ihnen am 

besten gefällt! 

(3) Da die Engel nicht so unvollkommen gedacht werden wie die Men-

schen, hat ein Mensch eine Engelsgeduld, wenn er ruhig bleibt, während 

jeder andere Mensch schon angefangen hätte voller Ungeduld zu 

schreien, die Sache hinzuschmeißen o.  ä. m. 

(4) Das Irreale der Engel wird in früherem Sprachgebrauch deutlich, 

wenn jemand im 16. Jahrhundert als engelschön bezeichnet wurde, wofür 

wir heute bildschön verwenden würden, was beides heißt: nicht tatsäch-

lich existierend, nur ein geschöntes Bild. 

(5) Engelmacherin: Veraltete Bezeichnung für eine Frau, die  Abtrei-

bungen vornimmt. Dass die aufgrund der Abtreibung im „Stand der Un-

schuld“ verbleibenden Föten gleich zu Engeln gemacht würden, ist aller-

dings eine volkstümliche Vorstellung, die den Theologen gar nicht ins 

Konzept passte. (Ginge man davon aus, hätte man die Abtreibung ja in 

ein recht positives Licht gerückt!) Deshalb stellten die Kirchengelehrten 

fest, dass die abgetriebenen Föten nicht als Engel in den Himmel kommen 

würden, sondern in ein Zwischenreich zwischen Himmel und Hölle, den 

sog. „Ring der Kinder“ (limbus puerorum). Auf diese Weise konnte man 

den zum Schwangerschaftsabbruch bereiten Müttern und ihren Helferin-

nen ein doppeltes schlechtes Gewissen einreden: Nicht nur, dass man 

ihnen vorwarf, dass sie dem Kind die Chance auf ein Leben im Diesseits 

genommen hatten, sie hatten angeblich auch alle Chancen verwirkt, dass 

ihre Kinder die volle Gnade Gottes im Jenseits erfahren würden. 

Allerdings hat Benedikt XVI. das schlechte Marketing einer solchen 

Vorhölle (speziell in Lateinamerika, wo die Kindersterblichkeit hoch ist) 

erkannt und im Frühjahr 2007 ebendiese als nichtig erklärt. Was er dabei 

übersah: Mit der Streichung des Limbus gerät die Lehre von der  Erb-

sünde und damit das gesamte Glaubenssystem ins Wanken. Die katholi-

sche Lehre ist ein Kartenhaus, das in sich zusammenfällt, wenn man 

tragende Elemente aus ihm entfernt. 

(6) Engelshaar bezeichnet ein feines weißes, weiches und federleichtes 

Kunstfaser-Gespinst, mit dem der  Christbaum dekoriert werden kann 

(sieht dann aus wie kleine Schneepäckchen auf den Zweigen). In Anleh-



30  

nung hieran gibt es eine „Engelshaar-Peitsche“: Eine Vielzahl hochelasti-

scher Gummibänder, die in einem Schaft zusammengehalten werden und 

als „erotisches Spielzeug“ gelten. 

Erde (1): „Aus Erde bist du gemacht, zu Erde sollst du wieder werden!“: 

Rituelle Trauerworte des christlichen Predigers während der Beerdi-

gungszeremonie. Verweist auf den Backe-Backe-Kuchen-Mythos über 

die Erschaffung des Menschen in der Bibel. Eigentlich müsste der Geist-

liche bei weiblichen Verstorbenen konsequent verkündigen: „Aus 

 Rippe bist du gemacht, zur Rippe sollst du wieder werden!“ Aber das 

würde den zugrunde liegenden Blödsinn wohl zu sehr ans Licht bringen. 

(2) „Macht euch die Erde untertan!“: Die Idee einer „Mutter Erde“ – als 

Quelle alles Lebens, der man dankbar ist, die man schützt und achtet – ist 

dem dreifaltigen Vorstand des Christentums grundsätzlich sehr fremd. 

Allerdings ist das nicht erstaunlich. Zwei von der „Dreifaltigkeit“ (Gott 

und der Heilige Geist) haben überhaupt keine Mutter, der dritte im Bunde 

(Jesus) eher eine  Leihmutter als eine biologische Mutter ( Maria). 

Gleich zu Beginn der Bibel heißt es: „Und  Gott schuf den Men-

schen zu seinem Bilde, zum Bilde Gottes schuf er ihn; und schuf sie als 

Mann und Weib. Und Gott segnete sie und sprach zu ihnen: Seid frucht-

bar und mehret euch und füllet die Erde und machet sie euch untertan und 

herrscht über die Fische im Meer und über die Vögel unter dem Himmel 

und über das Vieh und über alles Getier, das auf Erden kriecht. [...] Und 

es geschah so. Und Gott sah an alles, was er gemacht hatte, und siehe, es 

war sehr gut.“ (1 Mose 1, 27-28, 30-31) 

Damit konnte der Raubbau und die rücksichtslose Ausbeutung unseres 

Planeten als göttlicher Auftrag verstanden werden. Anfangs war dies noch 

weniger problematisch, da sowohl die Bevölkerungszahl als auch die 

technischen Möglichkeiten sehr begrenzt waren. Im Laufe der Jahrhun-

derte wurde die Erde aber immer effektiver dem christlichen Diktat der 

Herrschaft unterworfen. Augenscheinlich am Beispiel der zutiefst christ-

lichen USA, die zwar nur vier Prozent der Weltbevölkerung stellen, aber 

rund dreißig Prozent aller Umweltbelastungen produzieren. 

Erz... heißt so einiges und alles hat die Bedeutung von Alt-, im Sinne von 

Leitung, Anführer, Chef, besonders gewieft ... also: Erzbischof, Erzengel, 

Erzhalunke … 

Europäische Union, Flagge: Aus einem uns unbekannten Grund hat die 

Flagge der Europäischen Union (runder gelber  / goldener Sternenkranz auf 



 31 

 

blauen Grund) eine verblüffende Ähnlichkeit mit der katholischen Ma-

rienflagge. Allerdings, wenn wir uns in Erinnerung rufen, dass die ‘Grün-

dungsväter’ Europas – Adenauer (Deutschland), de Gasperi (Italien) und 

Schuman (Frankreich) – allesamt christlich-demokratische Politiker wa-

ren, ist es wohl nicht so verblüffend, sondern eher Heimtücke? 

Eva: Die biblische Urmutter der Menschheit hat einen schlechten Ruf, 

fiel sie doch auf eine arglistige Einflüsterung der Schlange herein, mit der 

sie die gute Schöpfung ruinierte und das Böse in die Welt brachte. Eva, 

seither Inbegriff der Sünde = Frau, verführte den  unschuldigen Mann 

an ihrer Seite, vom verbotenen Baum der Erkenntnis zu naschen ( Se-

xualität) und riss ihn so hinein ins Verderben. Als Gegenbild zur alten 

Eva stiftete das Christentum (vor allem in Ausformung des römischen 

Katholizismus und der Orthodoxie) eine neue weibliche Identifikations-

figur, die Gottesmutter  Maria, die als „neue Eva“ zur Identifikations-

figur vieler Männer wurde (Marianische Bewegung). Wie die  Kirchen-

fürsten verfuhren auch viele Eltern und stellten dem Wunsch-Namen für 

ihre Tochter Eva in der Regel ein Maria hintan, um ihn zu ‘entsündigen’. 

So wurde ‘Eva Maria’ zu einem beliebten Mädchennamen im christlichen 

Kulturkreis. 

F 

Fisch: (1) „Weder Fisch noch Fleisch“: Nichts Halbes und nichts Gan-

zes, nichts Rechtes, etwas Laues. Aus der Reformationszeit, für Men-

schen, die sich nicht für ein Glaubensbekenntnis entscheiden konnten. 

Während für die Angehörigen der Papstkirche galt: Freitag = Fisch, durf-

ten die Protestanten auch am  Freitag  Fleisch essen. 

(2) Warum besteht das Gebot, am Freitag (angenommener Todestag des 

Religionsnamensgebers) Fisch zu essen? Wenn kein Fleisch gegessen 

werden soll, würde doch auch ein vegetarischer Tag ausreichen. Der 

Fisch ist aber auch ein Symbol für Christus, denn wenn man den Titel 

„Jesus Christus, Gottessohn und Retter“ mit den Anfangsbuchstaben der 

enthaltenen Worte schreibt, ergibt sich auf griechisch: ichthys = Fisch. 

Also wird wieder einmal der HERR gegessen ( Kannibalismus), sogar 

an seinem Todestag. 



32  

Flaggen von Nationalstaaten (Dänemark, Schweden, Großbritannien etc.) 

oder Organisationen (Malteser, Johanniter, Rotes Kreuz) zeigen mit 

einem oder mehreren Kreuzen auf dem Tuch sehr offen, welchen Geistes 

Kind sie sind bzw. seinerzeit waren. Verdeckter ist es dann bei Flaggen 

wie der der Bundesrepublik Österreich (drei Querstreifen in der Farbfolge 

rot-weiß-rot, so wie das Verkehrsschild „Durchfahrt verboten“), die so 

entstanden sein soll: Auf einem Kreuzzug trug der habsburgische Erz-

herzog einen langen Mantel aus weißer Schafswolle, den er mit einem 

sehr breiten Gürtel zusammenhielt. Als er mal wieder sehr erfolgreich 

missioniert hatte, war sein Mantel über und über mit dem roten Blut der 

getöteten Muslime getränkt und als er nun seinen breiten Gürtel abnahm, 

der das Fell geschützt hatte, stand er da – in der zukünftigen Flagge 

Österreichs ( Europäische Flagge). 

Florian: Schutzpatron der christlichen Solidarität, um dessen Hilfe als 

Brandschutz gebetet wird: „Heiliger St. Florian! Schütz unser Haus, zünd’ 

andere an!“ (Oder haben wir da etwas falsch verstanden?) 

Fortpflanzung: Wenn jemand sagt: „Da kommt ja das junge Gemüse“ 

und damit Kinder meint, dann hat er christlich recht gesprochen. Wir sind 

nämlich alle Produkte der Fort-„Pflanzung“. Der HERR hat den Lebens-

hauch in uns eingepflanzt und wenn der Papi auf der Mami liegt, dann 

pflanzt er (nachdem er den Boden mit seiner Latte, seinem Schwert 

o. ä. m. aufgebohrt hat) seinen Samen in die zukünftige Mutter (Erde), auf 

dass es eine gute Zucht werde. 

Viel ist von der Beduinensprache der Bibel nicht übrig geblieben, als 

Martin Luther die Bibel für die Menschen seiner Zeit – überwiegend 

Bauern und Gärtner – übersetzte. ( Blut und Boden,  Kindergarten) 

Freikörperkultur: Auch wenn Adam und Eva Vorläufer gewesen sein 

sollten ( Adamskostüm): Mit absoluter Sicherheit ist FKK kein Produkt 

der vielen christlichen Volksbewegungen der 19. Jahrhunderts, da nach 

der christlichen Bibel  Nacktheit und  nackt sein allemal Pfui 

 Teufel ist. Und dennoch waren diese Nudisten (engl. nude = nackt) im 

Christentum ihrer Umgebung so sehr befangen, dass es seinerzeit nichts 

Keuscheres gab als eine Nudistenversammlung.  

Freitag ist nicht nur der fünfte (bzw. der sechste)  Wochentag, sondern 

als  Karfreitag der (angenommene, aber nicht eindeutige – es könnte 



 33 

 

auch ein Donnerstag gewesen sein) Tag der Hinrichtung des christlichen 

Messias.  

Im Lateinischen war Freitag (dies veneris = Venerische Krankheiten = 

Geschlechtskrankheiten) auch der Tag der (germanischen) Göttin (der 

Liebe) Freya, was vom Christentum als besonderes Übel betrachtet 

wurde, stand Freya doch für genau jene  Sünden, für die Jesus als Opfer 

hat sühnen müssen. Insofern bot sich der Freitag als wöchentlicher Süh-

netag wunderbar an. Die alten Meme wurden überschrieben und durch 

gegenteilige ersetzt. Wie hervorragend dies funktionierte, zeigt der Volks-

glaube. So gilt die Kombination des Büßertags „Freitag“ in Verbindung 

mit der teuflischen Zahl „Dreizehn“ ( Zahlensymbolik) in breiten Be-

völkerungskreisen als besonderer Unglückstag. Hollywood sorgte mit 

entsprechenden Horrorfilmen dafür, dass „Freitag, der 13.“ als gruseliges 

Unikum im kollektiven Gedächtnis erhalten bleibt. 

Friedenstaube: Die  Taube wird bisweilen schon in früheren Jahrhun-

derten als Friedenssymbol verwendet. So zeigt die Münze anlässlich des 

„Westfälischen Friedens“ (1648) drei Tauben mit Zweigen – als Symbol 

für die Frieden stiftenden beteiligten drei Könige – nach dreißig Jahren 

Krieg! 

Als Vorbild diente wohl eine Szene aus dem Alten Testament: Nach 

dem weltweiten Massenmord der großen Sintflut schickte Noah die 

zweite Taube aus, um zu erkunden, ob ‘Land in Sicht’ sei, worauf diese 

mit dem Zweig eines Ölbaumes zurückkehrte. Und da man (sachlich 

falsch) annahm, dass die Taube keinen Gallensaft produziere, also ohne 

‘Galle’ sei, unterstellte man ihr, dass sie ohne Zorn, Hass und Neid sei, 

überhaupt ohne ‘Sünde’ (Röhrig, Lexikon der sprichwörtlichen Redens-

arten, S. 500). 

So richtig in Schwung kam die Friedenstaube aber erst, nachdem 

Pablo Picasso sie mit wenigen Strichen skizziert hatte. Als Zeichen der 

Hoffnung wurde die Taube dann von sozialistischen und kommunisti-

schen Parteien adoptiert. So wurde die „Kleine, weiße Friedenstaube“ 

zum Lied der Jungen Pioniere in der DDR – in völliger Verkennung übri-

gens, dass Tauben aggressive Vögel sind und eben keine nur friedlichen 

„Turteltäubchen“. Setzt man zwei oder mehr bisher frei lebende Tauben – 

keine domestizierten Käfigtauben – in einen Käfig / Brutplatz, hacken sie 

normalerweise so lange aufeinander ein, bis mindestens eine von ihnen 

getötet ist, zudem werden die Bruteier der anderen Tiere zertreten etc. 



34  

Wie passend es war, die aggressive Taube als (christliches) Friedens-

symbol eines eifersüchtigen Gottes zu verwenden, zeigt u.  a. die berühmte 

Maxime, nach der bibelfromme Siedler (Pilgrim Fathers, Quäker etc.) in 

„Gottes eigenem Land“ (USA) verfuhren: „Nur ein toter Indianer ist ein 

guter Indianer.“ Von daher war es auch nur folgerichtig, dass der schwere 

Revolver der US-Kavallerie „Single Action-Army“ (Fa. Colt, sechs 

Schuss, Kaliber 45) volkstümlich zum „peacemaker“ (Friedensstifter) 

verklärt wurde. ( Christentum, light.) 

fromm: stammt vom althochdeutschen Substantiv fruma = Nutzen, Vor-

teil, bzw. vom mittelhochdeutschen vrum = nützlich, brauchbar (auch 

heute noch: ein frommes Pferd, lammfromm, das frommt mir nicht). Die 

Frommen sind also die Nützlichen, die Brauchbaren. Für wen aber sind 

die Frommen nützlich, brauchbar, von Vorteil? Natürlich für Gottes irdi-

sche Stellvertreter. Die christlichen Frommen leisteten fügsam Fron-

dienste, arbeiteten für einen  Gotteslohn und waren in ihrer gesamten 

Lebenshaltung so artig, dass ihnen die Abartigkeit der ihnen angetragenen 

Normen überhaupt nicht auffiel. Das artige Kind betet noch heute: 

„Lieber Gott, mach mich fromm, dass ich in den Himmel komm!“ und hat 

entsprechende  Höllenangst vor jeder Übertretung der „göttlichen 

Gebote“. Christliche Frömmigkeit ist daher ohne ehrfurchtseinflößende 

 Autorität undenkbar. Die Erziehung zur Frömmigkeit ist also eine 

Erziehung zu  Demut (Mutlosigkeit) und Gehorsam. Ihr Ziel ist es, 

eigenständiges Denken zu verhindern und das Individuum fremd-

bestimmten Normen zu unterwerfen. Fromme Wünsche sind deshalb 

keine Wünsche mit einem besonders hohen religiösen Anspruch, sondern 

ziemlich unsinnige Wünsche, da jeder weiß, dass solche Wünsche sich 

niemals realisieren lassen. 

fron: aus althochdeutsch frōno = „dem Herrn zugehörig“. Frondienst 

wird sowohl für die Knechtschaft in kirchlichem Dienst, wie allgemein 

als „Dienst, den der unfreie Bauer seinem Herrn gegenüber zu leisten hat“ 

verwendet (Paul, Deutsches Wörterbuch, S. 215). ( Gnade) 

Fronleichnam: Katholischer Feiertag, von Lästerern gerne als „Happy 

Cadaver Day“ übersetzt, ist nicht dem Andenken an einen frohen Leich-

nam (was man auch immer darunter verstehen will!) gewidmet, sondern 

bezeichnet den Tag, an dem mittels Prozessionen, Gesängen und Blu-

menteppichen dem „Leib des Herrn“ ( fron) gedacht wird, wobei den 



 35 

 

christlichen Kannibalen ( Kannibalismus) vermutlich das Wasser im 

Mund zusammenläuft. 

Nach Luthers Auffassung fehlte diesem Fest die notwendige biblische 

Grundlegung und er bezeichnete es 1527 als ‘allerschädlichstes Jahres-

fest’. (Luther war recht beleibt, wanderte nicht gerne und betrachtete 

Prozessionen sowieso generell als Gotteslästerung.) Nach der Bestätigung 

des Fronleichnamfestes auf dem Konzil von Trient (1515-1563) bekam 

das Fest den Charakter einer Demonstration: Mit großem Aufwand und 

großem Personal – alles, was laufen konnte, musste mitmarschieren – 

vom Erstkommunikanten über den Subdiakon bis zum Oberpriester, ging 

es durch die festlich geschmückten Straßen der Städte, das „Allerheilig-

ste“ voran und „Gruppen von Frauen und Männer, geordnet nach Stän-

den, Verbänden, Bruderschaften und Vereinen“ (Becker-Huberti) betend 

und singend hintendran. Blumen, Teppiche, Fahnen – alles wurde zur 

Ehre des HERRN demonstrativ herausgehängt. 

Seit der katholischen Kalenderreform von 1970 ist das „Fest des kost-

baren Blutes“ (Herz-Jesu-Kult) in das Fronleichnamfest integriert, sodass 

es seit 1970 nun das katholische Hochfest des Leibes und des Blutes 

Christi gibt. (Irgendwie verständlich, denn wer essen will, der möchte ja 

auch mal was dazu trinken.) 

Früchte sind nicht nur zum Essen gedacht, sondern stehen in einem 

Weltbild der Bauern ( Fortpflanzung) auch für die Kinder und deren 

 Erziehung. Und so heißt es: „An ihren Früchten sollt ihr sie erkennen. 

... Jeder gute Baum bringt gute Früchte hervor; ein schlechter Baum 

aber schlechte. Ein guter Baum kann keine schlechten Früchte hervor-

bringen, und ein schlechter Baum keine guten.“ (Mt 7, 16-18) Da die 

„schlechten Bäume“ abgehauen und „ins Feuer geworfen“ werden, haben 

die Eltern nicht nur das üble Reden der Nachbarschaft zu fürchten, wenn 

sich ihre Kinder nicht ‘ordentlich’ und ‘züchtig’ verhalten, sondern wer-

den dann auch noch ins angedrohte Höllenfeuer geworfen (und seien es 

die inneren Selbstvorwürfe). Merke: „Ein guter Mensch bringt Gutes 

hervor, weil er Gutes in sich hat; und ein böser Mensch bringt Böses 

hervor, weil er Böses in sich hat.“ (Mt 12, 35) ( Kindergarten;  Stolz) 

In diesem Sinne ist die Ansicht: „Das ist mir ja so ein Früchtchen!“ nicht 

als appetitlich (  Kannibalismus), sondern abwertend in der Bedeutung 

von ‘misslungen’ gemeint. 



36  

Führer darf sich kein christlicher Mann nennen, denn das ist (nach Mt 

23, 10) das ausschließliche Privileg von Gottes Sohn selbst: „Auch nicht 

als Führer lasst euch anreden; denn einer ist euer Führer, Christus.“ Das 

gilt allerdings nur für katholische Bibelleser. Evangelische Christen, die 

eine Bibelausgabe der Württembergischen Bibelanstalt (von 1972) haben, 

lesen dort: „Und ihr sollt euch nicht lassen Lehrer nennen; denn einer ist 

euer Lehrer, Christus.“ Mit anderen Worten, das Führerprinzip ( Natio-

nalsozialismus) ist in der katholischen Kirche traditionell und immer noch 

vorhanden, während unter den Lutheraner die Unterwerfung unter den 

Nationalsozialismus („Deutsche Christen“) weitgehend verschwiegen 

wird und sich heutzutage bei den Evangelischen sowieso niemand von 

jemand anderem etwas sagen lässt. 

Heute kennen wir zwar gelegentlich noch (etwas altbacken) „Wirt-

schaftsführer“ und der ‘Kapitän’ der Fußballmannschaft hieß noch vor 

einiger Zeit „Spielführer“ – aber welche  Hierarchie von Führern hat es 

in Deutschland einmal gegeben: den alleinigen Führer, wenige Reichsfüh-

rer, einige Gruppenführer, reichlich Standartenführer  ... 

Fußballgott: Metaphysische Gestalt, auf die sich die Fußballspieler,  

-trainer, -manager- und -reporter gerne in ihren Kommentaren beziehen. 

Oftmals wird der Fußballgott herangezogen, um unverdiente Siege oder 

Niederlagen im Nachhinein zu erklären („Der Fußballgott stand heute 

nicht auf unserer Seite!“ etc.). Da bisher weder von Gottvater, Sohn noch 

vom Heiligen Geist besondere Neigungen zu Ballspielen übermittelt wur-

den (auch insgesamt wirkt das allerheiligste Trio in den biblischen Be-

richten recht unsportlich!), muss man davon ausgehen, dass der Fußball-

gott zu jenen Göttern gehört, die der jüdisch-christlich-muslimische Gott 

nicht an seine Seite gestellt wissen möchte (1. Gebot). Insofern ist es sehr 

verständlich, dass die Kirche scharf intervenierte, als die Rede von der 

Existenz eines Fußballgottes in jüngster Zeit überhand nahm. Das „Ge-

rede vom Fußball-Gott“ müsse beendet werden, befand Anfang 2001 

beispielsweise der bayerische Sportprälat Karl-Heinz Summerer in Mün-

chen, seit fast 30 Jahren Beauftragter für Kirche und Sport. Das Beschwö-

ren eines „Fußball-Gottes“ verstoße gegen das erste Gebot, das die An-

betung anderer Götter verbiete. Der erregte Sportprälat ermahnte die 

Aktiven, Funktionäre, Journalisten und Politiker eindringlich, man solle 

„den Ball auf dem grünen Rasen lassen und nicht in den Himmel heben“. 

Wie dem auch sei: Immerhin verdanken wir dem Schalker Manager Rudi 

Assauer, der nach dem Wimpernschlagfinale der Bundesligasaison 

2000/2001 gestöhnt hatte, er glaube nicht mehr an den Fußballgott, eine 



 37 

 

pikante Zuspitzung des Theodizeeproblems. In der Tat: Wie kann ein 

gütiger und allmächtiger Gott existieren, wenn Bayern Meister wird? 

Hierzu dürfte selbst den spitzfindigsten Theologen nicht viel Gescheites 

einfallen. 

Füße: „Auf tönernen Füßen stehen“: Auf unsicherer Grundlage ruhen. 

Der Prophet Daniel (Dan, Kap. 2) deutet König Nebukadnezar einen 

Traum dahingehend, dass dessen Macht auf tönernen Füßen stehen und 

von Gott zermalmt werden könne. 

G 

Gabenbringer zu  „Weihnachten“ waren früher die Gutsherren und 

Sklavenbesitzer, heute sind es die Eltern, aber da die guten Gaben der 

„Ehre Gottes“ dienen sollen, muss da schon jemand vom Himmel her 

kommen. Dabei wird von Gott aus organisatorischen Gründen arbeits-

teilig vorgegangen. Bereits am 6. Dezember bringt Santa Claas in den 

Niederlanden die Geschenke ( Nikolaus). In weiten Teilen Deutschlands 

bringt der  Weihnachtsmann die Gaben am Abend des 24.12., im Süden 

Deutschlands, Österreichs und der Schweiz ist es am gleichen Abend eher 

das  Christkind. In Italien kommt dann die Hexe Befana am 6. Januar, 

ebenso wie Väterchen Frost in Osteuropa und die heiligen drei Könige in 

Spanien. Der frühere deutsche Vater Winter (das war der, der im Dezem-

ber die vielen schönen Holzspielzeuge gebastelt hatte) und sein Begleiter 

Knecht Ruprecht sind zwischenzeitlich – durch die Globalisierung des 

amerikanischen Weihnachtsmannes – als veraltet arbeitslos geworden. 

Gardinenpredigt: eine moralisierende, nicht ganz ernst genommene 

Strafrede (seit Mitte des 18. Jahrhunderts). Da die Gardinen ursprünglich 

die Vorhänge am Bett waren, geht der Begriff wohl darauf zurück, dass 

Ehefrauen es vorzogen, ihren Männern hinter geschlossenen Gardinen 

Vorhaltungen zu machen, damit es sonst niemand (auch nicht das Perso-

nal) hören konnte. Eine andere Erklärung geht auf die separaten Fürsten-

erker in den christlichen (protestantischen) Kirchen zurück, die mit einer 

Gardine verschlossen werden konnten. Passte dem ‘Durchlauchtigen’ die 

Predigt nicht, weil der Pastor es wagte, den Fürsten – in aller Form – 

 abzukanzeln, so zog der, als Zeichen seiner Missbilligung, die Gardi-



38  

nen zu. Im Übrigen konnte man hinter der Gardine – während der Pre-

digten – unbemerkt schlafen, so dass die ermahnende Predigt moralisch 

umsonst war. 

Gebet: „Einen ins Gebet nehmen“: Jemandem ins Gewissen reden, ihn 

zur Rechenschaft ziehen. Zwar mit der katholischen Beichte verbunden, 

ist es sprachgeschichtlich tatsächlich auf das Gebett, d.  h. das Gebiss eines 

Pferdes zurückzuführen, dem die Kandare angelegt wird, um das Pferd zu 

knebeln und zu bändigen. Die Sinnfälligkeit, warum dieser Zusammen-

hang verloren ging und dafür die Beichte eingesetzt wurde, ist offensicht-

lich ( Gebet). Allerdings muss man dazu auch feststellen, dass noch im 

18. Jahrhundert das „Gebet“ mit einem doppeltem tt am Schluss als „Ge-

bett“ geschrieben wurde. 

Geburtstagsfeiern sind manchen Zeitgenossen sehr lästig. Das ist ver-

ständlich, ist es doch ein „Götzendienst“ der einem wahren Christen nicht 

gut ansteht. Ein wahrer Christ liebt seinen Todestag! „Ein guter Ruf ist 

besser als gute Salbe und der Tag des Todes ist besser als der Tag der 

Geburt. Es ist besser in ein Haus zu gehen, in dem man trauert, als in ein 

Haus, wo man feiert; denn da zeigt sich das Ende aller Menschen, und der 

Lebende nehme es zu Herzen. (...) Das Herz der Weisen ist dort, wo man 

trauert, aber das Herz der Toren dort, wo man sich freut.“ (Koh 7, 1-4) Da 

aber die christlichen Trauerklöße im irdischen  Jammertal auch nicht 

die Kniffelfrage lösen konnten, wie man denn seinen Todestag feiert – 

auch wenn es der Eintritt in das Ewige Leben sein soll, tot ist nun mal tot 

–, hat sich dann doch schließlich der heidnische Brauch durchgesetzt, als 

Toren den Geburtstag der Götter zu feiern. Als man den nirgendwo genau 

festgelegten Geburtstag des christlichen Gottes endlich auf den 25. De-

zember hingefummelt hatte, half auch keine Warnung: „Ihr sollt nicht den 

Gottesdienst der Heiden annehmen und sollt euch nicht fürchten vor den 

Zeichen des Himmels, wie die Heiden sie fürchten. Denn ihre Götter sind 

alle nichts.“ (Jer 10, 2-3) Nachdem der Damm gebrochen und  Weih-

nachten im 4. Jahrhundert installiert war, hat man dann das ganze magi-

sche Programm übernommen: das klassische Bringen der Gaben (Ge-

schenke), des Kuchens (als Opfer), das magische Brandopfer (Kerzen), 

dessen Rauch gen Himmel zu den Göttern stieg. Vor dem Auspusten der 

Kerzen (danach qualmt es besonders viel) muss man sich auch immer still 

etwas wünschen, dass der Rauch es dann mit zu den Göttern trage, damit 

diese den Wunsch erfüllen.  



 39 

 

Geist: (1) Verstand, Vernunft, Intellekt. 

(2) Gespenst, Dämon, Phantom, Kobold, Heinzelmännchen. 

(3) Heiliger Geist. 

(4) Himbeergeist ( Abstinenz). 

Geistlicher: Schon „Geist“ ist ein schwieriger Begriff mit vielen selt-

samen Bedeutungen, aber was um alles in der Welt ist ein „Geistlicher“? 

Etwa ein heiliges Gespenst mit Verstand (?), ein alkoholisierter, dämoni-

scher Intellekt (?), ein vernünftiges Heinzelmännchen (?). Wie Kundige 

berichten, wohl eine Mischung aus alledem.  

Gemeinde: Auch wenn der aktuelle Fachbegriff für die kleinste politische 

Verwaltungseinheit im deutschsprachigen Raum Kommune lautet und von 

Kommunalpolitik gesprochen wird, hat sich der Begriff der christlichen 

Gemeinde erhalten: Gemeinderat, Samtgemeinde (Bezeichnung für einen 

Gemeindeverband, z. B. in Niedersachsen), Gemeindeamtmann (Schweiz, 

für: Gemeindevorsteher, Schuldenbetreibungs- und Vollstreckungsbeam-

ter) etc. Historisch gesehen zeigt sich darin nicht nur, dass die Kirchen-

gemeinde der staatlichen Ordnung vorausging, sondern auch, dass nur 

diejenigen Bewohner die politischen Bürgerrechte erhielten, die christlich 

getauft waren. So musste sich beispielsweise im 19. Jahrhundert der Jude 

Harry Heine christlich taufen lassen und aus ihm wurde Heinrich Heine. 

Gemeinde ist im christlichen Sinn selbstverständlich nicht nur die 

neutrale Bezeichnung einer regionalen Gruppe von Mitgliedern, sondern 

immer explizit als Heilsgemeinde zu verstehen, d. h. die Versammlung der 

von Gott zu Gott Auserwählten. Es ist somit eine mentale Abgrenzung 

gegen Andersgläubige, insbesondere gegen die glaubensverwandten 

Monotheisten (Muslime und Juden). Wird es im Alten Testament aus-

schließlich als Gemeinde Israel (auch: Gemeinde der Israeliten) verwen-

det (2 Mose 12, 3 und 2 Mose, 16, 1 etc.), findet dann im Neuen Testa-

ment der Wechsel zur christlichen Gemeinde statt: „Erregt keinen Anstoß, 

weder bei den Juden noch bei den Griechen, noch bei der Gemeinde Got-

tes“ (1 Kor 10, 32). „Denn, liebe Brüder, ihr seid den Gemeinden Gottes 

in Judäa nachgefolgt, die in Jesus Christus sind.“ (1 Thess 2, 14). 

Die Gemeinde ist gewissermaßen ein Bollwerk gegen das Allgemeine, 

die Welt außerhalb der eigenen Gruppe. Insofern ist die sog. „Kirchturm-

politik“ (säkulares Erbe: die „Stammtischmentalität“) auch nicht bloß 



40  

Ausdruck von Borniertheit, sondern spiegelt die christliche Auffassung 

des ‘Besserseins als die Nachbarn’ wider. 

Gericht, das Jüngste: Hierbei handelt es sich nicht etwa um die aller-

neueste Rezeptidee von ‘Fernsehkoch’ Alfred Biolek. Das Jüngste Ge-

richt ist vielmehr eines der ältesten Gerüchte der Christenheit. Schon die 

Jünger Jesu erwarteten das Jüngste Gericht bald nach dem Tod ihres Hei-

lands. Der Gerichtstermin wurde aber aus bisher ungeklärten Gründen 

verschoben. Danach traten immer wieder Propheten auf, die den genauen 

Zeitpunkt des Jüngsten Gerichts zu kennen glaubten (vgl. Randi, Lexikon 

der übersinnlichen Phänomene, S. 367 ff.). Besonders an magischen 

Zeitwenden bibberten die Menschen in Anbetracht des angekündigten 

harten Richtspruchs Gottes. Aber nichts geschah. Der angedrohte ‘Pro-

zessbeginn’ verzögerte sich ein um das andere Mal, und das ist auch gut 

so – vor allem, wenn man sich die bedauernswerte geistige Verfassung 

des maßgeblichen Richters ( Gott) anschaut. Auch die in Aussicht ge-

stellte Strafregelung ( Hölle) trägt nicht dazu bei, dass wir uns für das 

Jüngste Gericht erwärmen können. Dann schon lieber fröhliches Promi-

nentenkochen mit Biolek … 

Geschenk: Manchmal hat man das Problem, dass man Geschenke nicht 

ablehnen kann, obwohl man (später) im Innersten über die Zumutung 

unhörbar aufschreit. Solche Geschenke bekommen Christen mit der 

Taufe: Nun sind sie nicht mehr irgendwer, sondern mit Gott auf Du und 

Du ( Anrede Gottes), und der HERR hat uns soviel geschenkt, was man 

als Christ weder ablehnen kann noch darf ( Erbsünde;  Frohe Bot-

schaft).  

Nur ein Beispiel: Menschen, die nicht kirchlich heiraten, „verweigern 

ihrer Gemeinschaft das Geschenk der sakramentalen [] Gnade, das der 

[] Ehe zugesagt ist“ (Katholischer Erwachsenen-Katechismus II, 

S. 383). 

gestern: „Nicht von gestern sein“: Mehr wissen und können, als ange-

nommen wurde. Umkehrung der biblischen Geisteshaltung: „Denn wir 

sind von gestern her und wissen nichts.“ (Hiob 8, 9) 

Gift: „Darauf kannst du Gift nehmen“: Beteuerung, dass eine Aussage 

wahr sei. „Und so sie etwas Tödliches trinken, wird’s ihnen nicht scha-

den.“ (Mk 16, 18) Die Unschädlichkeit des Giftes bezog sich jedoch nur 

auf die gläubigen Christen. Wer also ein Gift eingeflößt bekam und daran 



 41 

 

auch prompt starb, war ein Ungläubiger, eine Hexe, ein Häretiker 

( Gottesurteil). 

Glatze: Endlich wurde festgestellt, warum die verschiedenen Haarwuchs-

präparate so wenig ausrichten. Grund: der Herr hat seine Finger im Spiel: 

„Kein Haar fällt von unserem Haupt, ohne dass er es weiß und will.“ 

(Katholischer Erwachsenen-Katechismus, S. 63f. nach Mt 10, 30) Danke, 

der Herr. 

Glaube: (1) „Er hat daran glauben müssen“: Jemand ist getötet worden. 

Muss eigentlich christlich-vollständig heißen: „Er hat daran glauben müs-

sen, dass es einen Gott gibt und dass Gott die Sünder bestraft.“ ( Todes-

strafe) Andererseits bezieht sich der Satz auf die christliche Tötungspraxis 

von so genannten „Heiden“, die sich nicht taufen lassen wollten: Wer 

nicht glaubt, wird daran glauben müssen, denn als eiserner Grundsatz gilt: 

„Wer glaubt und sich taufen lässt, wird gerettet; wer aber nicht glaubt, der 

wird verdammt werden.“ (Mk 16, 16) 

(2) „Wer’s glaubt, wird selig“: Fröhliche Ablehnung, eine offensichtliche 

Lügengeschichte als wahr anzuerkennen. Aufgrund der Lebenserfahrung 

die Umkehrung des biblischen „Wer da glaubet und getauft wird, der wird 

selig werden.“ (Mk 16, 16) So berichtete der schwarze, südafrikanische 

Bischof Desmond Tutu: „Als die weißen Missionare hierher kamen, 

hatten sie eine Bibel in der Hand und wir das Land. Dann sagten sie, wir 

sollten die Augen schließen und beten, und als wir die Augen wieder 

öffneten, hatten wir die Bibel in der Hand und sie das Land.“ Fazit: Wer 

glaubt, wird nicht nur selig, sondern – wenn er es nur richtig anstellt – 

armselig! Für solche doppelte Seligkeit kann man sich zwar nichts kau-

fen, man erhält aber ganz gewiss eine direkte Eintrittskarte ins Himmel-

reich. (Wenigstens die Einbildung, wenn schon sonst nichts bleibt!) 

(3) Ursprünglich hat  Glaube etwas mit Vertrauen zu tun und stammt 

aus einer Lehnbedeutung von (italienisch) „creditore“, daher auch der 

„Gläubiger“. Jemandem Glauben schenken hieß also, ihm Kredit zu 

gewähren. So drückt sich in dem Auf Treu und Glauben das Wechsel-

verhältnis aus: zwischen der Treue dessen, dem etwas anvertraut wird, 

und dem Vertrauen in seine Kreditwürdigkeit auf der Seite des Gebers.  

Glocke: Zuerst im ersten Drittel des 6. Jahrhunderts in nordafrikanischen 

Klöstern nachweisbar, in Europa seit dem 9. Jahrhundert (Jahn, Wörter-

buch der Kunst, S. 247). Erst im 12. Jahrhundert wird das (übrigens 



42  

ursprünglich heidnische) Glockenläuten auch von den christlichen Ge-

meindekirchen übernommen: „Sie verkünden unüberhörbar den Herr-

schaftsanspruch Jesu Christi über alle Welt.“ 

Heutzutage ist die Glocke ein bei einigen Mitbürgern eher unbeliebtes 

Lärmwerkzeug, für manchen gar der Inbegriff eines geistlosen Hohl-

körpers, an dem man seine Wut auslässt. Sagt doch schon der ärgerliche 

Volksmund: „Das gibt gleich eins auf die Glocke!“ (= Kopf). 

Höchstrichterlich wird in Deutschland allerdings zwischen liturgi-

schem und anderem Glockengeläute unterschieden. Das liturgische Läu-

ten fällt in die Gestaltungsmöglichkeiten der Kirchen, es muss sich aller-

dings hinsichtlich der als störend empfundenen Intensität (Dauer, Häufig-

keit, Unzeitigkeit – nachts –, Wohnbereichsnähe und insbesondere der 

Lautstärke) an den Grenzwerten des Bundes-Immissionsschutzgesetzes 

orientieren – dessen Lärmgrenze (in Wohngebieten) liegt bei 85 dB  (A). 

Anders ist es z.  B. mit dem nächtlichen Schlagen der Kirchturmsuhr, da 

sie nicht in den liturgischen Bereich fällt und ggf. still gestellt werden 

muss. 

In der christlichen  Magie werden Glocken auch als Gefahren-

abwehr verstanden (die Glocken wurden geläutet, wenn Feinde angriffen 

oder wenn es brannte). Als Kirchturmglocken werden sie vorsichtshalber 

häufig auch mit einem magischen Abwehrzauber gegen böse Geister 

versehen – den Buchstaben C + M + B ( Heilige Drei Könige) –, mit 

dem auch die christlichen Häuser ( Haussegen) unter einen magischen 

Schutzschirm gestellt werden. 

Gnade: die Gewährung einer Schonung oder eines Vorteils, die über das 

hinausgeht, was beansprucht werden kann. Sie wird – man beachte die 

Logik! – von dem Sieger dem Besiegten, vom Inhaber der Rechtsgewalt 

dem Verurteilten, von Gott dem Sünder erwiesen (Paul, Deutsches Wör-

terbuch, S. 268). Als Plural noch erhalten geblieben in von Gottes Gna-

den und früher Euer Gnaden, als der Adel noch die von Gott eingesetzte 

Obrigkeit war ( Kirchenfürst). Entsprechend dem Gnadenbild des 

16. Jahrhunderts, von dem wundertätige Kräfte ausgehen sollen, ist ein 

begnadeter Künstler sozusagen von Gott auserwählt und ausgestattet 

worden und kann deshalb mehr, als ein normaler Mensch nur mit Talent 

und Fleiß erreichen könnte. Wer ein ‘begnadeter’ Musiker, Komponist 

oder ähnliches werden möchte, sollte also tunlichst nicht aus der Kirche 

austreten, denn bei  Kirchenaustritt ist Schluss damit, dann heißt es 

„Gnade dir Gott!“ – und der bedrohliche Unterton, der in diesem Aus-



 43 

 

spruch in der Regel mitschwingt, deutet schon an, dass man mit einer 

„Gewährung einer Schonung“ keinesfalls rechnen sollte. 

Gnadenstoß: Der tödliche Stoß, den der Henker dem zum Tode Verur-

teilten und auf das Rad Geflochtenen in das Herz oder auf das Genick 

gab, um ihn die weiteren Martern nicht mehr empfinden zu lassen. 

Good Bye! – als amerikanischer Abschiedgruß – heißt nicht etwa „Wün-

sche einen guten Weg!“. Es ist – ähnlich wie im Norddeutschen 

 Tschüss! – die verkürzte Umformung aus „Gott sei mir dir!“ („God be 

with you!“). 

Gott: (1) „Gott, oh Gott!“: Ausruf der tiefsten Bestürzung. (Mit Recht, 

wenn man sich anschaut, was der biblische  Gott so alles getrieben hat! 

 Christus,  Sodom und Gomorra) 

(2) „Ach, Gottchen!“: Ironisierender Ausruf, der andeutet, dass das ver-

meintliche Malheur eigentlich nur halb so schlimm war. Die Verniedli-

chung zeigt an, dass hier nicht der große Gott im Spiel war, sondern 

höchstens eine harmlose Miniaturausgabe… 

(3) „Leben wie Gott in Frankreich“: ohne Sorgen, in Freuden leben. 

Nachdem Gott 1793 in Frankreich von den Revolutionären abgesetzt 

wurde und der Kultus der Vernunft an die Stelle des Christentums trat, 

war „der Herr“ sozusagen pensioniert und konnte sorglos und ohne 

Pflichten leben. Nach einer anderen Interpretation ist mit Gott hier die 

katholische Geistlichkeit des Mittelalters gemeint, die – verglichen mit 

der restlichen Bevölkerung – in ausgesprochenem Luxus lebte. 

(4) „Den lieben Gott einen guten Mann sein lassen“: unbekümmert, 

gleichgültig, träge, in den Tag hinein leben. In der Tat verlangt es einiges 

an Unbekümmertheit und Trägheit (um nicht zu sagen: Denkfaulheit), 

wenn man in der Lage ist, den HERRN angesichts der ihm zugeschriebe-

nen biblischen Gräuel mit den Attributen „lieb“ und „gut“ zu versehen. 

(5) „Gott ist immer mit den stärksten Bataillonen“: Der Stärkere wird 

gewinnen. Lebensweisheit, dass alles Beten und Bitten nichts nützt, wenn 

man keine Macht hat. Bezeichnet auch die opportunistische Genialität der 

Kirche, immer auf der Seite des Gewinners zu stehen. 

(6) „Gott mit uns!“: Während des deutschen Kaiserreiches (mit Krone) 

und zu Zeiten der Wehrmacht (mit Hakenkreuz) stand „Gott mit uns!“ 

(= Sinnspruch des preußischen Königshauses) auf den Koppelschlössern 



44  

der deutschen Soldaten. Nach zwei verlorenen Weltkriegen hat sich das 

wohl erübrigt. 

Gegenwärtig wird dieser Schlachtruf von anderen  ‘Gotteskriegern’ 

verwendet: „In God we trust!“ („Wir vertrauen auf Gottes Hilfe“) ver-

künden die USA. Der magische Satz steht allerdings nicht auf den Kop-

pelschlössern der US-Soldaten, sondern auf den amerikanischen Bank-

noten.  

(7) „In Gottes Namen“ heißt soviel wie meinetwegen, Ja, wenn es denn 

so sein soll – allerdings stets natürlich nur zum Ruhme Gottes und der 

Mutter Kirche: Bei einem Formel 1-Rennen meinte der Kommentator: 

„Wenn Baricello hier überholen will, so soll er es in Gottes Namen tun.“ 

(8) „Um Gottes willen, der Ralf Schumacher wird doch seinen Bruder 

jetzt nicht überholen wollen!“, heißt dagegen so viel wie „Nein, 

hoffentlich nicht!“. 

(9) „weiß Gott“: Verstärkung einer Aussage im Sinne von wahrhaftig, 

wahrlich. Beispiel: „Er hatte es weiß Gott schwer genug als Lehrer ...“  

(10) „Gnade uns Gott, wenn wir diesen Krieg verlieren.“ Das sagte ein 

deutscher Offizier [mein Vater, C. F.] 1942 auf Heimaturlaub von der 

Ostfront – wohl wissend, welche Verbrechen die deutschen Armeen be-

reits begangen hatten und dass sie von ihren ‘weltlichen’ Richtern nach 

Kriegsende keine Gnade erwarten konnten. 

(11) „Gott sei Dank“ und „gottlob“ wird umgangssprachlich gerne 

gesagt, um etwas Unspezifisches auszudrücken, das mit irgendeinem Gott 

als Verursacher, dem man für etwas dankt, auch nicht das Geringste zu 

tun hat. So sagte der Sprecher von heute im Zweiten Deutschen Fern-

sehen während der Hitzeperiode im Juli  / August 2003 am 11. August 

2003: „Gottseidank gibt es bei der Hitze in den Kaufhäusern Klima-

anlagen. Doch ein reiner  Segen sind diese Anlagen nicht. Siebzig Pro-

zent verbreiten Krankheitskeime.“ 

(12) Gottesacker ist der Grund und Boden, der dem christlichen Gott 

gehört und den dieser anscheinend bearbeitet. Ertrag wird auf diesem 

Acker allerdings nicht erwirtschaftet, da es sich um den dörflichen Fried-

hof handelt. 

(13) Gottesgabe ist etwas, was man völlig unverhofft bekommt und da 

im magischen Weltbild alles eine personale Ursache hat, muss der all-

mächtige Gott als Begründung für den Zufall herhalten. 



 45 

 

(14) Gottesgelehrter ist eine Variante der deutschen Übersetzung des 

Begriffs Theologe (den man auch als „Gottesvernunftler“ übersetzen 

könnte) und damit eine freche Selbstdarstellung, die weismachen will, 

dass Theologie eine Wissenschaft sei. Als ‘Selbstbeweihräucherung’ wäre 

das allerdings in Ordnung, da der Weihrauch Sinne verwirrende (psycho-

aktive) Substanzen enthält ( Abstinenz). 

(15) Gottesgnadentum ist die Beweihräucherung eines normalen Men-

schen, der angeblich von Gott in seine Position eingesetzt worden sei, 

deshalb nicht kritisiert werden darf, und vor dem ein normaler Sterblicher 

– wie auch vor Bischöfen – zur Begrüßung einen Kniefall auszuführen 

hat. Dabei dem Herrscher die Hand zu küssen, ist allerdings nicht vor-

gesehen, da die Könige als Zeichen ihrer Würde das Gold nicht am 

Finger, sondern auf dem Kopf tragen. Als Ausdruck einer innigen Ver-

bindung spricht die „Hoheit“ dann auch schlicht in der „Wir“-Form, wo-

mit er allerdings nicht seine Frau und sich, sondern sich und Gott meint. 

(16) Gotteshaus wird eine Immobilie genannt, in der von Menschen in 

aufwändiger Verkleidung allerlei  Hokuspokus betrieben wird. Syn-

onyme dafür sind Kirche, Tempel, Synagoge, Moschee etc. 

(17) Ein Gottesleugner ist die verschärfte Form eines schlichten Gott-

losen. Der Gottlose ist erst nur einfach mal ohne, der kann ja noch ein 

Gottgläubiger werden, der Leugner (christliche Bezeichnung: Atheist, 

was eigentlich nur „ohne Gott sein“ bedeutet) ist aber ganz besonders 

böse, da er den „allmächtigen Vater“ aktiv leugnet. Das ist ja noch 

schlimmer als der Teufel, der den Gott ja zumindest als Pendant an-

erkennt, ja braucht, um selbst zu sein.  

(18) gottserbärmlich wird als Verstärkung einer an sich schon unerfreu-

lichen Situation verwendet: „Und dann habe ich gottserbärmlich kotzen 

müssen!“ – soll heißen, dass sich wohl auch das (harte) Gemüt des an-

gesprochenen Gottes „erbarmt“ hätte, dem Unguten ein Ende zu bereiten. 

(19) gotteslästerlich ist ein besonders ‘wüstes’ Fluchen, wobei Fluchen 

christlich sowieso nicht erlaubt ist. (Es ist eine der sieben christlichen 

„Todsünden“: Hochmut, Geiz, Unkeuschheit, Zorn, Unmäßigkeit, Neid 

und Trägheit.) Wenn aber im Zornesausruf auch noch etwas Göttliches 

enthalten ist – etwa „Herrgottsakrament, was für eine Scheiße!“ so geht 

das natürlich überhaupt nicht, denn: „Du sollst den Namen des HERRN, 

deines Gottes nicht missbrauchen; denn der HERR wird den nicht un-

gestraft lassen, der seinen Namen missbraucht.“ (2 Mose 20, 7)  



46  

(20) gottgefällig soll heißen, dass jemand so lebt oder etwas tut, was dem 

‘himmlischen’ Alpha-Tier vermeintlich gefällt.  

(21) gottverlassen sind Gegenden, die so unwirtlich und einsam sind, 

dass sie kaum jemand betritt und sie sogar der allmächtige „Gott“ verlas-

sen hat. Falsch. Richtig bedeutet es, dass in der Gegend noch kein christ-

licher Missionar unterwegs war und somit keiner der Andersgläubigen 

oder Heiden getauft wurde. Im christlichen Sinne ist das natürlich als sehr 

negativ zu verstehen – denn in einer solchen Gegend kann natürlich kein 

anständiger Mensch seine Zelte aufschlagen. 

(22) „Warum eigentlich Weihnachten feiern?“ Es wird doch jeden Tag 

ein Mann geboren, der sich für Gott hält. 

Gottes Hilfe kann – wenn er oder sie es denn will – in Deutschland jede/r 

Politiker/in für sich in Anspruch nehmen. In allen Eidesformeln für öf-

fentliche Ämter ist der Zusatz am Schluss: „...  so wahr mir Gott helfe“ 

erlaubt. Es entspricht auch der üblichen Praxis – nicht allein seine Amts-

geschäfte zu führen, sondern sich dabei von Geistern helfen zu lassen –, 

dass jedes Mal, wenn ein wichtiger Politiker es nicht tut, Mediengeraschel 

auftritt. Der letzte SPD-Kanzler (Gerhard Schröder) verzichtete auf 

„Gottes Hilfe“. Ob die amtierende Kanzlerin Angela Merkel „mit Gottes 

Hilfe“ Besseres zustande bringt – da muss sich jeder seine eigene Mei-

nung bilden. 

Gottesanbeterin wird ein Insekt (Fangschrecke) aufgrund der gebets-

artigen Haltung seiner Fangarme (!) genannt. Dieser religiöse Bezug zeigt 

sich auch in ihrem wissenschaftlichen Namen Mantis religiosa (Rote 

Liste-Art, streng geschützt). Zur Jagd sitzt die Gottesanbeterin starr im 

Gras oder an einem Halm. Die mit Dornen besetzten Vorderbeine packen 

das Opfer und verhindern jede Flucht. Bei Nahrungsarmut werden zu-

weilen auch die Männchen nach der Begattung gefressen, um den großen 

Eiweißbedarf der Gottesanbeterin zu decken. 

Gotteskrieger: Die Jury für das „Unwort des Jahres“ erklärte: „Zum 

Unwort des Jahres 2001 ist die Benennung der Taliban- und El Qaeda-

Terroristen als Gotteskrieger gewählt worden. Dieses Wort ist weder als 

Selbstbezeichnung noch als Fremdbezeichnung durch deutsche Medien 

hinzunehmen; denn kein Glaube an einen Gott, gleich welcher Religion, 

kann einen Krieg oder gar Terroranschläge rechtfertigen. Vor allem der 

Wortgebrauch in akustischen Medien lässt oft jede kritische Distanz zum 

pseudoreligiösen Anspruch dieses Unworts vermissen.“ (www.unwort-



 47 

 

desjahres.org, 22.1.2002) Auf Platz 2 wurde übrigens das „Unwort“ 

 Kreuzzug gesetzt.  

Da hat die ach so kompetente Jury anscheinend im Kommunions- oder 

Konfirmationsunterricht geschlafen und den Geschichtsunterricht gänz-

lich vergessen! Ein kurzer Blick in die Bibel, den Koran oder in ein halb-

wegs solides Geschichtsbuch hätte genügt, um zu erkennen, dass die 

Gotteskrieger ihre Taten auf hervorragende Weise religiös (nicht pseudo-

religiös!) begründen können ( Gott mit uns,  Krieg, heiliger,  Heilige 

Allianz). 

Gotteslohn: „Er / Sie arbeitet für Gotteslohn.“ Soll heißen, sie arbeiten 

umsonst, im Sinne von unentgeltlich. Eine für das Christentum kenn-

zeichnende Ausbeutungs-Struktur: Arbeite jetzt, bezahlt wird später im 

 Jenseits oder niemals. Immerhin sollen eventuell [!] die Chancen stei-

gen, in den  Himmel zu kommen – wenn der Mensch da denn überhaupt 

hin will; die für Gotteslohn Arbeitenden aber vermutlich schon, würden 

sie denn sonst umsonst arbeiten? 

Gottesurteile gab es im Mittelalter in verschiedenen Varianten. Stets 

ging es dabei um die Frage, ob Beklagte, die ihre ‘Schuld’ bestritten, den-

noch schuldig waren oder nicht. 

 Bahrprobe: Der / Die Beschuldigte musste (möglichst wenig bekleidet, 

damit keine Zauberamulette versteckt werden konnten) an die Bahre des 

Getöteten treten und dreimal die Wunden berühren oder küssen. Verän-

derten sich dabei die Wunden nicht, war er  / sie frei, brachen die Wunden 

auf, war er / sie schuldig. 

 Eid: Bei Meineid würde Gott den Schuldigen strafen. 

 Feuerprobe: Den Angeschuldigten wurde entweder ein Stück glühen-

des Eisen auf die Handfläche gelegt oder sie mussten über einen glühen-

den Rost schreiten. Blieben sie dabei relativ unverletzt und die Wunde 

verheilte schnell, galten sie als unschuldig.  

 Kerzenprobe: Zwei gleichgroße Kerzen wurden für zwei Leute gleich-

zeitig angezündet und Gott offenbarte die Wahrheit durch das Länger-

brennen der einen Kerze. 

 Kreuzprobe: Die Kontrahenten stellten sich in der Kirche mit ausge-

streckten Armen gegenüber und Gott gab dem Unschuldigen die Kraft, 

die Arme länger oben zu behalten. 

 Wasserprobe: Der (der Hexerei) verdächtigten Person wurden Hände 

und Füße zusammengebunden. Dann wurde sie in das Wasser ‘gelegt’. 



48  

Ging sie unter (und ertrank), war sie unschuldig, denn das reine Wasser 

hatte sie aufgenommen; schwamm sie auf dem Wasser, war sie eine Hexe 

und wurde hingerichtet. 

 Zweikampf: Wer gewann, war unschuldig. Der Verlierer war durch 

göttliche Kraft (oder sein schlechtes Gewissen) geschwächt worden 

(Schild, Geschichte der Gerichtsbarkeit, S. 20). 

Göttlich ist – ähnlich wie „heidnisch“ im negativen Sinn – eine eigen-

artige Verstärkung im positiven Sinn, etwa „Der Wein hat eine göttliche 

Qualität!“, soll also etwa heißen: „Er ist einzigartig, vollkommen“. Das 

gilt für alle Lebensbereiche und so ist auch möglich zu sagen: „Was für 

ein göttlicher Arsch!“ Womit natürlich nicht der Hintern des vermeintli-

chen Gottes gemeint ist, sondern ein konkreter (umgangssprachlich) 

„Knackarsch“. 

Die Göttliche wird von ihren VerehrerInnen die Schauspielerin Greta 

Garbo (1905-1990) genannt. Was die Italiener „abolutissima“ oder „stella 

absoluta“ nennen können, fällt im Deutschen anscheinend mit dem (ab-

soluten) Gott zusammen. Oder lag es vielleicht daran, wie es ein Fan 

beschreibt: „Die Ebenmäßigkeit ihres Antlitzes hätte den Neid der Götter 

heraufbeschworen: ein Gesicht von äußerster Feinheit, geschliffen aus 

Porzellan, geklärt in lodernden Flammen, glatt wie der Kieselstein eines 

Bergbaches. Das wäre die göttliche Schönheit, von der Plato sprach, und 

von der Dichter träumten. Sie war die Abstraktion von Schönheit, das 

platonische Ideal, entrückt und unwirklich und doch gegenwärtig, jeden 

bezaubernd, dem sie begegnete.“ (www.greta-garbo.de) 

Gottlose sind nicht nur  „arme  Schweine“ (in Analogie zur „brot-

losen Kunst“), sondern sind ganz was  Böses, denn „... da ist ein Gott-

loser, der lebte lange in seiner Bosheit“ (Koh 7, 15). Ebenso: „Die Gott-

losen sollen zu den Toten fahren, alle Heiden, die Gott vergessen!“ (Ps 9, 

18) oder neben sehr viel Ähnlichem: „Wenn das Wetter daherfährt, ist der 

Gottlose nicht mehr; der Gerechte aber besteht ewiglich.“ (Spr 10, 25) 

Dabei handelt es sich nicht nur um die  Atheisten, sondern um jeden 

Nicht-Christen. Im Leben muss sich ein wahrer Christ von solchen bösen 

Menschen fernhalten, schließlich will er selber ewiglich leben, denn: „Es 

wird dem Gerechten kein Leid geschehen; aber die Gottlosen werden voll 

Unglücks sein.“ (Spr 12, 21) 



 49 

 

Gottvertrauen: „Mensch, der hat vielleicht ein Gottvertrauen!“ will be-

sagen, der Mensch ist ziemlich naiv oder leichtsinnig und verlässt sich 

darauf,, dass der Herr es schon richten wird, ihn beschützt, hilft  ... ( Gut-

gläubig sein). Wie sagt der Volksmund: „Wer Anderen traut, gehört ver-

haut!“ Die einfache Erfahrung des Menschen besagt nämlich, dass nur 

das, was man selber tut, auch tatsächlich passiert. Das Abschieben auf 

eine allmächtige göttliche Instanz hilft rein gar nichts. 

Als trainierter Zuschauer von Fernsehkrimis wissen wir inzwischen 

auch alle, dass immer dann, wenn jemand sagt: „Du musst mir vertrauen“, 

er / sie irgendetwas Hinterhältiges im Schilde führt. Für einen Christen ist 

das alles jedoch kein Diskussionspunkt, denn ohne dieses Vertrauen in die 

Allmacht, den Zorn, die Güte, die Gewalt, die Liebe, die Ausrottungs-

bedürfnisse dieses Gottes würde die ganze christliche Konstruktion des 

Auserwählt- und Gutmensch-Seins in sich zusammenbrechen. 

Gretchenfrage: Eine Gewissensfrage stellen, die entscheidende Frage. In 

Goethes Faust fragt das ahnungslose Gretchen Faust: „Nun sag, wie hast 

du’s mit der Religion?“ und danach: „Glaubst du an Gott?“ – Faust 

druckst ein wenig herum, schließlich hat er sich mit dem Teufel eingelas-

sen. Wäre weit gescheiter gewesen, der Mann hätte seinem Namen Ehre 

getan und versucht, sein Leben auf eigene Faust zu leben.  

Grün-Rot: ist nicht die Fortführung der deutschen Bundesregierung von 

1998-2004 (Rot-Grün), nur dass dieses Mal die Grünen den Kanzler stel-

len, sondern Grün und Rot sind die christlichen Farben für Advent und 

Weihnachten. Grün steht für die von den ‘Heiden’ übernommene Hoff-

nung auf Lebenserhalt und Treue, deshalb die immergrünen Gewächse 

(Fichte, Tanne, Kiefer, Buchsbaum, Mistel, Kronsbeere u.  a. m.). Rot steht 

(wie immer) für das  Blut Christi. „Die Farbkombination von Grün und 

Rot versinnbildlicht Christen also die übernatürliche Hoffnung.“ (Becker-

Huberti) Am gelungensten gezüchtet in einer Pflanze, dem so genannten 

‘Weihnachtsstern’. Dennoch ist festzuhalten, dass Grün als Farbe der 

Hoffnung (und im Straßenverkehr für „Freie Fahrt“) sich nicht aus dem 

Christentum ableitet, obgleich es christliche Familien gibt, die am 

 Gründonnerstag grünes Gemüse (Spinat, Kresse) essen. Hintergrund 

ist wohl das Beschwören des Wieder-Grün-Werdens der Natur, der Früh-

lingsgötter – ein Überbleibsel ‘heidnischer’ Magie. 



50  

Gründonnerstag wird seit dem 12. Jahrhundert der Tag vor  Karfreitag 

genannt, an dem der Legende nach das Abendmahl eingesetzt wurde. 

Warum grün? Das weiß keiner mehr so genau: Grün von greinen (klagen, 

weinen) wegen des folgenden Karfreitags (Tag der Hinrichtung)? Grün, 

weil es in der Fastenzeit nur Grünzeug als Essen gab, kein Fleisch? Oder 

weil man den Leuten wieder grün, d. h. gut gesinnt war, die im Laufe des 

Vorjahres aus der Kirchengemeinschaft ausgeschlossen worden waren 

und nun als  Büßer (= Absolution) wieder aufgenommen wurden? 

( Donnerstag) 

Grüß Gott! ist die im Bayerischen und Württembergischen erhalten ge-

bliebene religiöse Grußformel der Kirche des Hochmittelalters, „die alle 

Grußformeln nur mit dem Wort ‘Gott’ verknüpft wissen wollte“ (Röhrig, 

Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten, S. 592). „Grüß Gott!“ heißt 

also ursprünglich „Gott grüße dich (sei dir freundlich gesonnen)!“ und ist 

ähnlich, aber weniger verkürzt wie „Guten Tag“, „Guten Morgen“ etc. die 

ursprünglich an Gott gerichtete Formeln waren, im Sinne von „Gott gebe 

dir einen guten Morgen!“ etc. Im süddeutschen Alltag eine befehlsartige 

Auf-Forderung, mit der sich ein christlich-bajuwarischer Traditionalist 

gegenüber jedem Einheimischen wie auch Fremden artikuliert. Die Ent-

gegnung eines freundlichen „Guten Tag“ löst durchaus Irritationen aus 

( Tschüs!;  Adieu!). 

Güte (also so etwas wie Großzügigkeit oder  Gnade) wie in „Du meine 

Güte!“ ist für den Christenmenschen stets mit Gott assoziiert. Im Engli-

schen ist dies noch deutlicher erkennbar in „My goodness!“ oder „Good 

Lord!“ Das gleiche gilt für den südfranzösischen Ausruf „Bonté divine!“ 

(Du göttliche Güte). (Röhrich, Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten, 

S. 601) 

Gute, das: „Alles Gute kommt von oben“: Meist ironisch gebrauchte 

Redewendung (beispielsweise wenn aufgrund schwerer Regengüsse die 

lang geplante Gartenparty ins Wasser fällt). Das Sprichwort folgt dem 

christlichen  Dualismus von Himmel und Hölle (und karikiert ihn). Weil 

alles  Gute (vor allem auch die  Wahrheit) von oben (= Gott) kommt, 

konnte Papst Johannes Paul II. die „Kirche von unten“-Bewegung leicht 

abkanzeln. Von unten (= Luzifer, = Genitalbereich) – das weiß ein jeder 

Christ – kommt ohnehin nur  Böses, Sittenvergiftendes. Deshalb vertrug 

sich die Kirche auch stets besser mit Diktatoren (die von oben herab herr-

schen) als mit echten Demokraten ( Mutter Teresa). 



 51 

 

gutgläubig sein: Freundliche Umschreibung für grenzenlose Naivität. 

Und da das Gute immer bei Gott ist, ist es gleichbedeutend mit  Gott-

vertrauen. Das heißt: Gutgläubige Menschen glauben nicht nur an das 

 Gute, sondern sind auch gut im Glauben. Grund: Sie durchschauen 

nicht, wann man sie aufs Glatteis führt. 

H 

Haare: „Die Haare stehen einem zu Berge“: Etwas Schreckliches hat 

einen zutiefst entsetzt. Aus der Bibel: „Und ein Hauch fuhr an mir vor-

über; es standen mir die Haare zu Berge an meinem Leibe.“ (Hiob, 4, 15) 

Dieser „Hauch“ (= das Schreckliche) ist Gott höchstpersönlich ( Glatze) 

und deshalb ist es ganz in Ordnung, dass der Mensch in  Ehrfurcht vor 

IHM erschreckt erstarrt. 

Hälfte: „Meine bessere Hälfte“: Ironisch abwertende Bezeichnung einer 

Ehefrau durch ihren eigenen Ehemann. „Und Gott der Herr baute ein 

Weib aus der Rippe, die er von dem Menschen nahm, und brachte sie zu 

ihm. Da sprach der Mensch: Das ist doch Bein von meinem Bein und 

Fleisch von meinem Fleisch; man wird sie Männin nennen, weil sie vom 

Mann genommen ist. Darum wird ein Mann seinen Vater und seine Mut-

ter verlassen und seinem Weibe anhangen und sie werden sein ein 

Fleisch.“ (1 Mose 2, 22-24) Die bessere Hälfte deshalb, da der Mann aus 

 Dreck (Erde / Lehm) gemacht wurde (ein feministisches Lachen ist hier 

nicht angebracht, da es sicherlich auch ein sauberes Fleckchen Erde gab), 

die Frau jedoch aus dem (da haben wir es wieder: besseren!) Fleisch und 

Knochen des Mannes gebastelt wurde. 

Hände: „Seine Hände in Unschuld waschen“: Nicht schuldig sein an 

etwas. Der römische Statthalter Pontius Pilatus wäscht sich die Hände in 

Unschuld ( Empfängnis, unbefleckt; Duschzwang!), als er sich nicht 

dagegen verwehren kann, dass das Volk die Kreuzigung von Jesus ver-

langt und an seiner Stelle die Freilassung des „Verbrechers“ Barabbas 

einfordert (Mt 27, 15-30).  

Allerdings hat diese Geschichte einen Haken: Wie wir der historisch-

kritischen Forschung entnehmen können, besaßen die Juden niemals das 

Vorrecht, Gefangene am Passahfest freizubekommen (vgl. u.  a. Maccoby, 



52  

König Jesus). Die gesamte Jesus-Barabbas-Pilatus-Episode muss als his-

torische Fälschung begriffen werden, die vorrangig einem Zweck diente: 

der nachträglichen Reinwaschung der Römer, unter denen man weitere 

Anhänger der christlichen Lehre zu gewinnen hoffte. Die Rolle des Sün-

denbocks wurde auf die Juden übertragen, von denen sich zur argen Ent-

täuschung der frühen Christen nur wenige zum Christentum hatten bekeh-

ren lassen. Wie wir heute wissen, verfehlte die Umdeutung der histori-

schen Geschehnisse nicht das angestrebte Ziel: Mit ihrer Hilfe konnte sich 

das Christentum später zur römischen Staatsreligion aufschwingen, aller-

dings auf Kosten eines verheerenden Antijudaismus, der vom Richtplatz 

des Pilatus mehr oder weniger direkt bis nach Auschwitz führt ( Juden-

hass). 

Hans: als Kurzform des christlichen Johannes (Hannes) war früher, 

namentlich vom 14. bis zum 17. Jahrhundert der verbreitetste aller 

deutschen Vornamen ( Namen), und wurde so zum volkstümlichen 

Gattungsnamen (Röhrich, Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten, 

S. 660). Daher der ‘Meister Hans’ (für den Henker), Prahlhans, ‘Schmal-

hans als Küchenmeister’ und der ‘Hansdampf in allen Gassen’. 

Haussegen: Gegenüber dem gesprochenen mündlichen Segen, ist der 

Haussegen ein (an der Wand befestigter, über die Tür) geschriebener 

Segen ( Könige, Die Heiligen Drei). Gutgläubige Christen lassen dabei 

ihr Haus nicht nur beim Richtfest segnen, sondern lassen diesen Segen 

sicherheitshalber jedes Jahr zu Dreikönig erneuern. („Viel hilft viel“?) 

Wenn es heißt, der „Haussegen hängt schief“, hat es Streit gegeben 

und es herrscht schlechte Stimmung. Da  Gott für den Frieden steht, 

kann es also nur das Werk des bösen  Teufels sein und prompt ist die 

gesegnete  Weihe des Hauses verrutscht. 

Wäre es nicht hilfreich, wenn bei allen gesegneten Häusern nach der 

Weihe der  Heiligenschein sichtbar wäre, z. B. um den Schornstein 

schwebend? Da wüsste man gleich, wo friedliche und gastfreundliche 

Christen ihr Heim haben. 

Interessant ist dabei, dass es im Unterschied zum klassischen Haus-

segen keinen ‘Wohnungssegen’ gibt. Ist der Gott der Christen vielleicht 

ein Privatgott der Eigenheimbesitzer oder der Gebäudeversicherungen? 

Oder hat die Kirche nur den historischen Zeitpunkt der Entstehung von 

Mietwohnungen nicht rechtzeitig für ihr Marketing erkannt? 



 53 

 

Heide: Heidenangst, Heidengeld, Heidenlärm  ...: Unbändige Angst, Un-

menge Geld, großer Lärm. Die Verstärkungs-Vorsilbe ist die christliche 

Sicht des Heiden (des Ungläubigen) als barbarisch, ungestüm und wild. 

Ausdruck der Faszination der Angepassten und Willfährigen hinsichtlich 

der heidnischen Wildheit als Stärke. 

Bezeichnenderweise gibt es auch nur einen Heidenspaß und keinen 

Christen-, Juden- oder Muslimspaß. Im Gegensatz zu den braven christli-

chen ‘Weicheiern’ drohen den fröhlichen Heiden allerdings alle „Höllen-

strafen“. Aber ob das einen richtigen Heiden wirklich beeindrucken kann, 

sei einmal dahingestellt. Schließlich hat ein Heide sprichwörtlich Spaß im 

Diesseits, während sich der Christ mit dem „Elend des Christen-

menschen“ (Luther) herumschlagen muss. 

Heilig’s Blechle!: (süddeutsch, schwäbisch) Ausruf des Erstaunens bzw. 

der Erschütterung. Die Herkunft ist unklar. Möglicherweise bezieht es 

sich auf die Blechabzeichen, mit denen früher die in einer Stadt an-

erkannten Bettler von den Durchreisenden unterschieden wurden, oder 

auf die einst weit verbreiteten Metall-Kruzifixe, die nun dank Säkularisie-

rung und Kruzifixurteil auch aus dem süddeutschen Raum mehr und mehr 

verschwinden. Der Zusammenhang allerdings zwischen „Blech“ und 

„heilig“ lässt sich nicht nachweisen. Die Annahme, es sei eine Parallele 

zu dem „Der redet aber ein Blech“ („Reden ist Silber, schweigen ist 

Gold“) und meint die Predigten (= Blech) von der Kanzel in der Kirche 

(= heilig), ist zwar sehr nahe liegend und verständlich, lässt sich aber 

sprachgeschichtlich nicht begründen. 

Heilige Allianz: Militärbündnis, 1684 von Österreich, Polen, Venedig 

und (seit 1686) Russland unter dem Protektor Papst Innozenz XI. gebil-

det, um den Angriff der Türken gegen Österreich abzuwehren (1683, 

Zweite Belagerung Wiens). ( Kruzitürken,  Krieg, Heiliger) 

Neuauflage im 21. Jahrhundert: In Abwandlung des christlich Heili-

gen (weil auch Japaner, Inder u.  a. in die „Allianz gegen den Terrorismus“ 

aufgenommen werden sollten) wurde nach dem Angriff von „muslimi-

schen Fundamentalisten“ auf die USA (New York, Washington, am 

11. September 2001) von einem Angriff „auf die westliche Zivilisation“ 

(nicht: „auf das Christentum“) gesprochen. Die Zielrichtung ist dennoch 

gleich geblieben: Es geht gegen den Islam. 



54  

Heilige Einfalt!:  Ausruf der Verwunderung und Ungeduld über einen 

einfältigen Menschen (Wahrig, Wörterbuch der deutschen Sprache, 

S. 391). Der Zusatz „heilig“ deutet an, dass diese Einfalt von Gott ge-

geben (aber dennoch unerträglich) ist. 

Heiligenschein (Aureole, Nimbus, Glorie, Glorienschein, Gloriole): Un-

verzichtbares modisches Accessoire eines jeden Heiligen, der etwas auf 

sich hält. Dank des Heiligenscheins verfügt der Heilige über einen Schein 

des Heiligen, der ihn vom bloßen  Scheinheiligen offenkundig unter-

scheidet. Schon im alten Orient und in der antiken und indischen Kunst ist 

der Heiligenschein als Lichtscheibe, Lichtkreis, Kreislinie oder Strahlen-

kranz bekannt, der um bzw. über dem Kopf getragen wird oder den gan-

zen Körper einhüllt (Aureole und – mandelförmig: Mandorla). Den 

christlichen Heiligenschein gibt es in mehreren Ausführungen: A (rund), 

A+ (rund mit Kreuz), AA (umfließend) und B (viereckig).  

A: Normale Göttliche oder Heilige; 

A+: Gottvater, Christus und der Taube ist die Sonderausführung ‘Rund 

plus Kreuz’ vorbehalten; 

AA: Für Jesus (aber nur als Auferstehender oder Auferstandener!) die 

Ausführung A, in Gold (als umfließende Aureole); 

B: bei noch lebenden, und daher (noch?) nicht heilig gesprochenen Perso-

nen, besonders beliebt in Italien (Jahn, Wörterbuch der Kunst, S. 282). 

Dieses Lichtphänomen wird in der christlichen wie ostasiatischen und 

orientalischen Kunst häufig durch Goldauflagen dargestellt. Gold und 

Sonne gelten als Sinnbilder eines imperialen Glanzes ( Kirchenfürst). 

Heiliger (1) ist im Sinne des „Er ist ein wunderlicher Heiliger“ ein ko-

mischer, seltsamer Sonderling, ein Mensch mit unüblichen Gewohnheiten 

(Röhrich, Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten, S. 690). Wen 

wundert’s? Es bestätigt nur, dass man zu Lebzeiten in irgendeiner Weise 

ziemlich ‘durchgeknallt’ sein musste, um nach dem Tode zum  / zur Heili-

gen erhoben zu werden. 

(2) „Er ist ein ganz besonderer Heiliger“, meint eben nicht das, was es 

sagt, sondern das Gegenteil: „Er ist ein scheinheiliger Frömmler“ (Röh-

rich, Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten, S. 660). 

Heiliger Bimbam!: Ausruf der Bestürzung, der Ungeduld, der Verwun-

derung, des Zorns (Wahrig, Wörterbuch der deutschen Sprache, S. 391). 

Der normale Ärger, wenn man sonntags ausschlafen möchte und das 



 55 

 

Geläute der christlichen Turmglocken einem den letzten Nerv raubt 

( Glocke). 

Heiliger Geist – eine eigenartige Idee, da Geister normalerweise mit 

Gespenstern verbunden werden, vor denen sich die meisten Leute aber 

fürchten – so dass es wieder passt, denn der christliche Gott und seine 

irdische Marketingvertreter verlangen „Ehr-Furcht“.  

Als vorgeblich dritter Teil der „Dreieinigkeit“ wird munter geraten 

und gestritten, was denn das nun sei, dieser Heilige Geist, denn zumindest 

gibt es einige Geschichten dazu. Er war sexuell aktiv (und „kam über die 

Jungfrau Maria“), ein Verwandlungskünstler (mal als Taube, mal als 

Feuerzungen ...) und ganz verwegene Gottesgeistler („Theologen“) sehen 

in ihm (!) das weibliche Element Gottes, da das hebräische Wort für 

‘Geist Gottes’ „ruach jahwe“ weiblich ist. Na ja, „Gott“ wäre als Herm-

aphrodit (zweigeschlechtliches, in sich ruhendes Wesen) eine nicht un-

interessante Hypothese. 

Heiliger Himmel!: Ausruf der Bestürzung, Ungeduld, des Zorns. (Him-

mel ist oft Hehlwort für Gott.) 

Heiliges Kanonenrohr!: Veralteter Ausruf der Überraschung (aus den 

Kriegen 1870/71 und 1914-1918), wenn ein Soldat zum ersten Mal er-

lebte, wie die von den Priestern, Pastoren und Bischöfen gesegneten 

überdimensionalen Geschütze aus der Essener Krupp-Schmiede abgefeu-

ert wurden und welchen Schaden sie anrichteten. (Das war die Zeit, als 

auf den Koppelschlössern auch noch  „Gott mit uns!“ stand.) Und da 

„Gott immer mit den stärksten Bataillonen“ ist, hatten die priesterlich 

geweihte Kanonen keinen anderen Zweck, als den von Gott gewollten, 

nämlich, dass Deutschland den Krieg gewinnt ( Krieg, heiliger bzw. 

gerechter). 

Heimsuchung meint nicht, dass man jemanden gastfreundlich zu Hause 

in seinem Heim sucht oder besucht („Trautes Heim, Glück allein“), son-

dern das genaue Gegenteil, einen mörderischen Überfall. Es geht um das 

Strafgericht Gottes, wie es in der Bibel steht: „Was wollt ihr tun am Tage 

der Heimsuchung und des Unheils, das von ferne kommt?“ (Jes 10, 3) 

„Denn das Land ist voller Ehebrecher […] Darum ist ihr Weh wie ein 

glatter Weg, auf dem sie im Finstern gleiten und fallen; denn ich will 

Unheil über sie kommen lassen, das Jahr ihrer Heimsuchung, spricht der 

HERR.“ (Jer 23, 10-12) 



56  

Herr: „Sehr geehrte Damen und Herren!“ Das klingt konventionell 

harmlos; als bürgerliche Konvention in der Begrüßung einer größeren 

Anzahl von weiblichen und männlichen Zuhörern. Entstanden ist das 

Wort Herr allerdings in einem anderen Zusammenhang: „Ich bin der 

Herr, dein Gott ...“). So beginnt das erste der christlichen Zehn Gebote (2 

Mose 20, 2). Herr ist damit so verwendet, wie es noch bis zur Übernahme 

durch das Bürgertum galt: Als Herrscher, Beherrscher. Reste dieser klas-

sischen Bedeutung finden sich – neben dem Gottesanspruch der Bibel als 

Herrgott – noch in der Adelsbezeichnung Freiherr von (Ortsangabe), in: 

„Mein Herr und Gebieter“ (klassische halb-ironische Anrede eines 

Mannes aus der besitzenden, herrschenden Klasse), aber auch im natio-

nalsozialistischen Herrenmensch und der angeblichen Herrenrasse. 

Herrgott noch mal! ist ein zorniger Fluch der härteren Sorte, wenn etwas 

Unerwünschtes [sic!] mehrfach passiert. Möglicherweise nach der Logik: 

„Wenn der Postmann zweimal klingelt.“ 

Herrgott Sapperment! ist das „verballhornisierte“ „Herrgott, Sakra-

ment!“ – ein zweifelsfrei kräftiger Fluch, um nicht zu sagen, eine Ver-

wünschung. Da das jedoch nicht sein darf und man ja nicht erwischt wer-

den will, muss es bis zur halben Unkenntlichkeit verdreht werden. 

Herrjemine! Zusammenfügung aus: Herr Jesus, mein Herr (Jesu Do-

mine!) Ein Ausruf des Entsetzens und Mitleids angesichts eines Un-

glücks. Der Sinn des Ausrufs ist nicht ganz deutlich: Wird dem Herrn 

Jesus die Verantwortung für das Unglück zugesprochen (= das beliebte 

Motiv der göttlichen Strafe für menschliche Sünden)? Oder vermisst man 

den göttlichen Beistand in der Abwehr dieses Unglücks? Möglicherweise 

bittet man darum, dass einem selbst (nach dem  Florians-Prinzip) ein 

solches Unglück nicht geschieht. Vielleicht wird es aber auch gebraucht 

im Sinne von: „Das kann ja wohl nicht wahr sein!“ Das wäre ja immerhin 

verständlich, denn im empirischen Sinne „wahr“ ist die biblische Ge-

schichte des gekreuzigten und wieder auferstandenen Herrn Jesus nun 

wirklich nicht … 

herrlich: Höchstes Lob für alles Mögliche, z.  B. „Ein herrlicher Wein!“ 

(im Sinne von: „Ein Wein, der Gott, dem Herrn, gebührt!“), „ein herrli-

ches Wetter“ (im Sinne von: ein  göttliches bzw. von „Petrus“ gemach-

tes sehr gutes Wetter). 



 57 

 

Herz: Auch wenn die Zentralpumpe des Menschen „von jeher“ fälschli-

cherweise als Sitz der Empfindungen gedacht wurde, hat die Lutherbibel 

diese Auffassung mehr als verstärkt, denn ständig ist dort in allen mögli-

chen Variationen von Herzen die Rede. Nur allein im 1. Buch Mose über-

setzt er: „alles Dichten und Trachten ihres Herzen war böse“, „sprach in 

seinem Herzen“, „euer Herz labet“, „mit einfältigem Herzen“, „Herze-

leid“, „sein Herz hing an ihr“, „neigte die Herzen zu ihm“, „sein Herz 

entbrannte ihm“, „sein Herz blieb kalt“. Besonders in den Psalmen geht es 

ausgesprochen herzlich zu, mit „Freude dem frommen Herzen“, „So bist 

du doch, Gott, allezeit meines Herzens Trost“ ( Blut). 

Ist das Christentum die „Religion der einsamen Herzen“? Wenn man 

sieht, wie viele ältere, alleinstehende Frauen in die Kirche gehen, spricht 

vieles dafür, dass sie in ihrer Einsamkeit in der Kirche im Gebet „ihr 

Herz ausschütten“. Eine Redewendung, die dem 1. Buch Samuel folgt: 

„Ich bin ein betrübtes Weib; Wein und starkes Getränk hab ich nicht 

getrunken, sondern mein Herz vor dem HERRN ausgeschüttet. ... ich 

habe aus meinem großen Kummer und Herzeleid so lange geredet.“ 

(1 Sam 1, 15-16). 

Herz und Nieren gelten manchen Zeitgenossen zwar nur noch als Hun-

defutter, sind aber christlich etwas ganz Feines. Das Herz – das ist klar 

wie  Kloßbrühe –, ist der Sitz der Empfindungen und die Nieren sind – 

ebenso klar –, der Sitz der Gemütsbewegungen und der Lebenskraft. 

Wenn also jemand etwas „auf Herz und Nieren prüft“ (Gebrauchtwagen, 

Computer etc.) dann tut er es Gott gleich, der damit angefangen hat: 

„Lass der Gottlosen Bosheit ein Ende nehmen, / aber die Gerechten lass 

bestehen; / denn du, Gerechter Gott, / prüfest Herz und Nieren.“ (Ps 7, 10) 

Bei dieser intensiven Prüfung geht es also um Glauben und Gottestreue. 

Entsprechend müsste der TÜV eigentlich nicht „Technischer...“ sondern 

„Theologischer Überwachungs-Verein“ heißen. 

Herz und Seele können christlich „eins“ werden: „Sie sind ein Herz und 

eine Seele“ – meint eine vollkommene Übereinstimmung und Harmonie 

in Empfinden und Meinungen, ist aber, wenn man es biblisch versteht, die 

materielle Gütergemeinschaft der ersten christlichen Gemeinde. „Die 

Menge aber der Gläubigen war ein Herz und eine Seele; auch nicht einer 

sagte von seinen Gütern, dass sie sein wären, sondern es war ihnen alles 

gemeinsam.“ (Apg 4, 32) Diese Gütergemeinschaft will aber heute nicht 



58  

mehr ins bürgerliche Konzept passen und so wird eine reine Seelen-

gemeinschaft daraus, denn: „bei Geld hört die Freundschaft auf“.  

Herzensbrecher ist ein Mann, dem es gleichsam spielerisch gelingt, 

Frauen in sich verliebt zu machen und sie dann sitzen lässt. Das „Herz“ 

bezieht sich dabei auf die – auch im Christentum tief verankerte – Vor-

stellung des Mittelalters, dass das Herz der Sitz der Gefühle ist. 

Hexenkessel: Ein schwerer Tumult, mit Geschrei, Schlägereien, Polizei-

einsatz. So berichteten christliche Demonstranten: „Und dann kamen wir 

direkt in  Teufels Küche und gerieten in einen Hexenkessel.“ Woraus zu 

vermuten ist, dass dieser Kessel in der Küche des Teufels steht. Bleibt die 

Frage: Warum haben sich die Hexen als Polizisten verkleidet? Als 

 Hexen hätten sie doch auch mit ihrem Besenstock zuschlagen können. 

Hexenschuss: Bezeichnung für heftige Schmerzen im Bereich der Len-

denwirbelsäule bzw. -muskulatur, meist ausgelöst durch Bandscheiben-

schäden. Dass man dieses Leiden bis heute mit „Hexen“ assoziiert, hat 

zwei Gründe: Zum einen entspricht die Körperhaltung des Erkrankten 

dem ‘Idealbild’ einer alten, buckligen Hexe, wie wir sie beispielsweise 

aus Illustrationen zu Grimms Märchen kennen. Zum anderen verbirgt sich 

hinter dieser Zuschreibung der alte Glauben an den vermeintlichen Scha-

denszauber der angeblichen Hexen. So schrieb Luther 1529: „... ich 

habe etliche zu vermahnen, dass viele Wettermacherinnen sind, die nicht 

allein die Milch stehlen, sondern auch die Leute schießen [= Hexen-

schuss]. Wir kennen einige von ihnen. Wenn sie sich nicht bekehren, 

werden wir sie den Folterknechten befehlen.“ (zit. nach Wolf, Hexen-

wahn, S. 152) 

Hierarchie: (griech. „Heilige Führung“) „Ordnung in einer menschlichen 

Gemeinschaft, bei der die Anzahl der Glieder von unten nach oben 

abnimmt, deren Bedeutung indes zugleich zunimmt; ursprünglich allein in 

der Theologie für die Rangordnung der Geistlichkeit in der Kirche ver-

wendet.“ (EEK, S. 833) In anderen Zusammenhängen nennt man das – 

weniger nebulös – „Führerprinzip“. 

Himmel: (1) „Um Himmels willen! Nein!“: Ausruf tiefer Bestürzung – 

was nur allzu verständlich ist, wenn man sich die heilige Politik des 

Himmels (= Gottes) vor Augen führt. 



 59 

 

(2) „Im siebten Himmel sein“: Diese Redewendung bezeichnet die höch-

ste religiöse Verzückung, nicht die des irdischen Glücks! Die Auffassung 

von sieben Himmeln entspricht jüdischer Auffassung und wird im Tal-

mud beschrieben. In der antiken bis mittelalterlichen Vorstellung von 

übereinander gelagerten Himmelssphären, war der siebte Himmel die 

höchste dieser Sphären und dort wurden die Seligen der Gegenwart Got-

tes teilhaftig. Spricht also eine Frau über das Beisammensein mit einem 

Mann, sie fühle sich „wie im siebten Himmel“, hat sie den irdischen Kerl 

schlicht mit Gott verwechselt. Was allerdings voraussetzen würde, dass 

sie bereits schon einmal mit diesem Gott im siebenten Himmel war – 

woher weiß sie sonst, wie es sich da so fühlt? 

(3) „Du bist himmlisch!“: Männer sagen vielleicht, eine Frau sei 

„himmlisch“, wobei die nahe liegende Vermutung ist, sie sprächen von 

einem  Engel, was aber zu der vermutlich erlebten Sexualität nicht 

passt. Von Gott-Vater und Gott-Sohn ist über ‘Wein, Weib und Gesang’ 

im gemeinten Sinne der Lebenslust nichts bekannt und der Heilige Geist 

hat zwar irgendetwas mit der ‘unbefleckten  Empfängnis’ zu tun – aber 

um Sex hat es sich dabei theologisch gewiss nicht gehandelt – denn dann 

wäre auch Maria bzw. ihre Mutter „befleckt“ gewesen. 

(4) „Ich fühl mich wie auf Wolke sieben“: Diese Redewendung stellt 

nicht nur eine Parallele zu dem bereits erwähnten siebten Himmel dar, 

sondern führt gleichzeitig auch die christliche Wolke ein: darauf sitzen, 

liegen oder stehen die christlichen  Engel. (Die sind zwar noch nicht 

abgeschafft wie der räumliche, lokalisierbare Himmel nach Beginn der 

bemannten Raumfahrt – aber: wenn es keinen räumlichen Himmel mehr 

gibt, wo ist dann die Heimstatt der Engel?) 

(5) „Tanze mit mir in den Himmel hinein“: Nur vordergründig eine 

Einladung zum Geschlechtsverkehr. Hintergründig ist es die In-Aussicht-

Stellung des Gefühls von Glückseligkeit. Es ist das Versprechen des 

Mannes (der diesen Text zu sprechen hat), er begehre nicht nur den Kör-

per der Frau, sondern es werde sich darüber hinaus ihre Seele erheben, sie 

werde vor Glückseligkeit schweben.  

(6) „eine himmelschreiende Ungerechtigkeit!“:  Ungerechtigkeit  

(7) „Der Himmel auf Erden“: Ausdruck höchster Glückseligkeit. Aller-

dings: Was würde das realiter bedeuten? Der christliche Himmel ist eine 

Welt ohne Wünsche, ohne Begierden. Mit dem Verlangen endet auch die 

Kommunikation und wo es keine Kommunikation gibt, da gibt es nichts, 



60  

keine Neugier, keine Zuneigung, nur stumme Schatten. Ist das nicht eher 

eine „Hölle“ der Sprachlosigkeit und des Stumpfsinns? (Bornemann, 

Lexikon der Liebe, S. 112) 

(8) Himmelreich ist entsprechend der Binnenlogik des christlichen 

 Dualismus das als Gegensatz zum irdischen  Jammertal gedachte 

Reich Gottes. Und so ist denn anscheinend alles, was man in den Gegen-

satz zum vorgeblich ‘Banalen’ oder ‘Alltäglichen’ des irdischen ‘Jammer-

tals’ setzen will, in den über uns befindlichen Sphären (oben!) an-

gesiedelt. 

(9) So heißt es in der Beschreibung eines exklusiven Landhotels: „Die 

Sonne lässt das Wasser zwischen den Seerosen glitzern, der Wind rauscht 

in den mächtigen alten Bäumen. Es herrscht himmlische Ruhe.“ Auf den 

Plastikverpackungen von trocken gewordenen, belegten Weißbroten an 

deutschen Tankstellen ist zu lesen: „himmlisch frisch & lecker“ – was 

beides nicht stimmt und so den wahren Charakter des Himmels verdeut-

licht: Alles erlogen. 

Himmel und Hölle: (1) Christliche Mädchen (und auch noch der eine 

oder andere Junge) kennen (vielleicht noch) das Spiel „Himmel und 

Hölle“. Ein einfaches Hüpfspiel auf einem und mit beiden Beinen zwi-

schen aufgezeichneten Feldern, wobei man nicht auf die Trennlinien 

treten durfte. Tat man es doch, kam man in die „Hölle“ und musste aus-

setzen. Kurzum: Ein Spiel, so richtig aus dem christlichen Leben gegrif-

fen: Ein Fehltritt – und ab in die Hölle! 

(2) „Himmel und Hölle in Bewegung setzen“: Alle erdenklichen (er-

laubten und unerlaubten) Mittel einsetzen, um ein Ziel zu erreichen. 

Himmel, Arsch und Zwirn! Soll aus der alemannischen Mundart stam-

men. Ursprünglich „Himmel, Arsch und Wolkenbruch“ als Zorn über ein 

„Scheißwetter“. Vermutlich sollte mit dem Zwirn die „Himmelsöffnung“ 

zugenäht werden. 

Himmelfahrt: Eines der christlichen Großereignisse. Eigentlich nichts 

anderes als die ehrenvolle und übliche Apotheose (Vergötterung eines 

Menschen), die von den meisten Völkern des Altertums (Assyrer, Ägyp-

ter, Perser, Griechen, Römer) gepflegt wurde (was man heute eher als 

„Starkult“ bezeichnen würde). Bei den Römern war es erst Romulus, der 

vergöttlicht gen Himmel auffuhr, dann Julius Caesar, den Augustus ver-

göttern ließ. Anschließend wurde es üblich, dass alle römischen Kaiser, 



 61 

 

durch Senatsbeschluss, gen Himmel auffuhren. Die exklusive christliche 

Himmelfahrt gibt es als Feiertag in Deutschland sowohl in umfassender, 

wie in eingeschränkter Ausführung.  

In allen deutschen Bundesländern, d.  h. für alle Christen, ist Christi 

Himmelfahrt (am 40. Tag nach Ostern) Feiertag. Volkstümlich von der 

Schnapsindustrie als „Vatertag“ deklariert, da man anscheinend bis zum 

Delirium trinken müsste, um der Gnade des Erlebens einer „Himmel-

fahrt“ teilhaftig zu werden, oder deshalb, weil im Mai der „Muttertag“ der 

Blumen- und Pralinenindustrie stattfindet.  

Die eingeschränkte (weil weibliche) Ausführung ist Mariä Himmel-

fahrt (am 15. August), die als Feiertag nur im Saarland und in überwie-

gend katholischen Gemeinden Bayerns zelebriert wird. 

Himmelfahrtskommando: Soldaten sind nach einiger Zeit des Kriegs-

dienstes nicht mehr so zimperlich und so hat sich dieser Begriff des 

„Himmelfahrtskommandos“ für militärische Unternehmungen eingebür-

gert, bei denen die Wahrscheinlichkeit, dabei getötet zu werden, ziemlich 

sicher war und ist. 

Einerseits könnte es die Sichtweise bedeuten, dass Jesus von Nazareth 

genau so einen Auftrag bekommen hatte, eben ein tödliches Himmel-

fahrtskommando. Ein Problem, an dem  Theologen lange herumgedacht 

haben, denn es ist irgendwie eine klägliche Sache, dass Gott seinen 

Fleisch gewordenen Sohn an ein Kreuz nageln lässt, wenn er doch all-

mächtig ist und es demnach verhindern könnte. Aber mit der (angehäng-

ten) Auferstehung – Himmelfahrt und keiner hat’s gesehen! CNN war 

ausnahmsweise nicht vor Ort – haben die Theologen dann die Kurve der 

besonderen Bedeutung hingekriegt, indem sie sich das ganze Geschehen 

als gewolltes Opfer ausdachten. (Allerdings ist Christus niemals als Sün-

denbock bezeichnet worden. Er ist als „Lamm Gottes, das da hinweg 

nimmt die Sünden der Welt“, in die Geschichte eingegangen!)  

Andererseits könnte auf eine germanische Vorstellung (dass die krie-

gerischen Helden, die im Kampf sterben, nach Walhalla auffahren) die 

christliche Himmelfahrt ‘aufgesattelt’ worden sein. Allerdings wird nicht 

das sinnesfrohe Walhalla für alt-germanische Machos vorausgesagt 

(„Wein, Weib, Gesang“), sondern der (sinnlose) Tod für Nichts, denn wer 

will schon geschlechtslos und ohne Bier zur Rechten Gottes sitzen? Das 

können vermutlich nur die  Engel. Interessanterweise gibt es im Him-

mel des Alten Testaments aber auch „Gottessöhne“, die sich mit den 

schönsten Frauen auf Erden paarten! Was wieder dafür spricht, dass die 



62  

guten Engel eine spätere Erfindung sind, nachdem die geilen Gottessöhne 

sich alle als  Teufel herausgestellt hatten und in die Hölle eingesperrt 

wurden. 

Himmelfahrtsnase: Volkstümlich, spöttisch für eine Stupsnase, die in 

ihrer niedlichen Rundung nach oben – „gen Himmel“ – strebt. Nach dem 

Prinzip: Wer den Schaden hat, braucht für den Spott nicht zu sorgen? 

Hiobsbotschaft: eine unerwartete, schreckliche Nachricht. Der biblische 

Hiob war ein braver Mann, der es zu einigem Wohlstand gebracht hatte. 

„Seinesgleichen gibt es nicht noch einmal auf Erden, fromm und 

rechtschaffen, gottesfürchtig und meidet das Böse.“ (Hiob 1, 8) Als 

 Satan lästert, dass der Hiob nur so lange gottgläubig bleibe, wie Gott 

ihn schütze, wetten beide, ob Hiob vom Glauben abfalle, wenn Gott ihn 

ins Unglück stürzen würde. 

Gesagt, getan: Hiob erhält kurz hintereinander vier verheerende Nach-

richten: Seine Rinder und Esel wurden gestohlen und seine Knechte ge-

tötet, seine Schafe verbrannt, seine Kamele geraubt, seine Söhne und 

Töchter vom Wind erschlagen. Hiob hält jedoch an seinem Glauben fest, 

selbst nachdem sein Körper von oben bis unten von Geschwüren übersät 

ist. Allerdings erhebt er bittere Klage über sein Schicksal. Daraufhin 

markiert Gott, der anscheinend befürchtet, dass seine Wette auf der Kippe 

steht, den Prahlhans: „Hast du einen Arm wie Gott und kannst mit glei-

cher Stimme donnern wie er?“ – „Wer ist denn, der neben mir bestehen 

könnte?“ Derart eingeschüchtert ist Hiob bereit, Gottes Allmacht anzuer-

kennen und sich ihm zu unterwerfen. Hiob: Sitz! Platz!  

Ganz schön gerissen, uns so auf die Probe zu stellen ( Versuchung). 

Und das hat eine große Ähnlichkeit mit der  Erziehung zum gut-

(gläubig)en Menschen. 

hoch und heilig: „Hoch und heilig etwas versprechen“: Etwas sehr fest 

versprechen. Bezieht sich auf den christlichen Brauch mit hoch erhobener 

Hand (drei Schwurfinger) auf die heilige Bibel (oder, falls zur Hand, ein 

paar herumliegende heilige  Reliquien) zu schwören („So wahr mir Gott 

helfe“). Aber das braucht man nicht so ganz ernst zu nehmen, wie es 

klingt. Uns ist zumindest niemand bekannt – insbesondere keiner der 

christlich-demokratischen Politiker –, der seinen Schwur bei Gott, d.  h. 

seinen Amtseid, gebrochen hat und postwendend von Gott à la Bibel 

erschlagen wurde. 



 63 

 

Hokuspokus: Beim Abendmahl ( Kannibalismus) lautet die Konsekra-

tionsformel (für die vorgebliche Verwandlung des Brotes und des Weines 

in den Leib und das Blut Christi) „Hoc est corpus meum“ (Dies ist mein 

Leib). Den einfachen Leuten, die erstens kein Latein sprachen und zwei-

tens unverbildet genau hinschauten, kam das Ganze wie ein magischer 

Schwindel vor, und daraus wurde dann der Hokuspokus, d.  h. ein großer 

äußerer Aufwand, hinter dem nicht viel steckt. Dann als Zauberformel 

von den anderen Taschenspielern auf Jahrmärkten verwandt: „Hokus-

pokus Fidibus, dreimal schwarzer Kater ...“ 

Hölle: (1) „Einem die Hölle heiß machen“: Jemandem ins Gewissen 

reden, heftige Vorwürfe machen, einschüchtern, ängstigen. Analog den 

grellen Schilderungen der höllischen Folter- und Feuerqualen, mit denen 

die christliche Kirche ihre Gläubigen fügsam machte (entsprechend: „Je-

mandem tüchtig einheizen“).  

(2) Höllen…: Ultimative Verstärkung eines negativen Zustands bzw. 

einer als negativ empfundenen Eigenschaft (Beispiele: Höllenkrach, Höl-

lenlärm, Höllenspektakel, Höllenschmerz, Höllengestank, etc.). ( Heide)  

(3) Höllenangst wird nicht nur eine besonders starke Angst genannt, 

sondern ist ganz gezielt die Angst davor, in die furchtbare Hölle zu kom-

men, weil man irgendetwas gemacht, getan, gedacht hat, was den hohen 

Herren der Kirche mal wieder nicht in ihren Kram passt. 

(4) Die Schnellstraße zur Hölle: „I’m on the Highway to Hell“ sang 

Rocklegende Bon Scott. Ein böses Omen? Immerhin: Wenig später be-

fand sich der im Suff erstickte AC/DC-Sänger – glaubt man den Ausfüh-

rungen eifriger Christen – tatsächlich auf der Schnellstraße zur Hölle. Wie 

Scott spielten viele Rockmusiker mit dem sexy Image des Teufels, was 

ihnen scharfe Angriffe von Seiten christlicher Tugendwächter einbrachte 

( Satanismus). Unbeeindruckt von diesen Attacken ließen AC/DC (mit 

dem neuen Sänger Brian Johnson) zum Andenken an Scott auf dem Fol-

gealbum Back in Black die „Glocken der Hölle“ („Hell’s Bells“) erklin-

gen. Seither wird das berühmte Anfangsriff des Songs immer wieder gern 

verwendet, um Berichterstattungen über unchristliches, lasterhaftes Ver-

halten zu untermalen. In jüngster Zeit läutete „Hells Bell’s“ u.  a. La Notte 

ein, eine mit 0190-Nummern finanzierte TV-Sendung, die vorwiegend 

aus sog. „Sexy Clips“ bestand. Zugegeben: Nicht gerade anspruchsvoll, 

was uns der Teufel da serviert, aber mit Sicherheit sinnfreudiger als das, 



64  

was sich seine Gegenspieler mit dem Wort zum Sonntag haben einfallen 

lassen ( Hölle). 

Höllenfeuer:  Öfen. 

Höllenmaschine: (1) Sprengsatz, der durch seine Explosion einen gewal-

tigen „Schaden an Leib und Seele“ anrichtet. Im Sinne von Ausgeburt der 

Hölle (des Bösen). 

(2) Umgangssprachliche Bezeichnung für ein aufgemotztes Motorrad, mit 

dem auch ein Mitglied der Hell’s Angels mit ohrenbetäubendem ‘Höllen-

lärm’ über die Straße peitschen könnte. 

Holz: Es ist jemandem (überraschend) ein Glück geschehen und schon 

klopfen viele Leute auf Holz (oder, falls keins vorhanden ist, spaßes-

halber an ihren [Holz-] Kopf). Das soll davor bewahren, dass das Glück 

verschwindet. 

Beide Erklärungen für diesen Blödsinn beruhen auf christlicher 

 Magie. Als von den Kreuzzügen angebliche Splitter vom Kreuz Christi 

auftauchten, die als heilige Reliquien verehrt wurden, galt die Berührung 

des Reliquiars als Glück bringend. Heute soll das Klopfen auf Holz und 

das gleichzeitige Denken an das Kreuz den gleichen Effekt besitzen. 

Also, beim nächsten Klopfen dabei an die  Kreuzigung denken, sonst 

funktioniert es nicht!  

Die andere Deutung geht von der hölzernen Kirchentür aus: Im Mit-

telalter galt die Kirche als geweihter und rechtseigener Boden: man war 

auf diesem Gelände als Asylant vor staatlicher Verfolgung sicher. Um 

diesen Schutz zu erlangen, reichte es schon, nur das Holz der Kirchentür 

zu berühren und anzuklopfen. 

Hufeisen sind ein schönes Beispiel für die Verquickung von christlichen 

Sagen und Magie, germanischen Kulten und Volksmagie. Sie gelten als 

Glücksbringer – weil sie die Form des aufgehenden Mondes haben (wenn 

man sie denn so hält) – und bringen christliches Glück, weil der heilige 

Dunstan einst dem Teufel die Hufe beschlagen hat und so heftig drauf 

schlug, dass der Teufel versprach, wenn er damit aufhörte, alle zu scho-

nen, die ein Hufeisen tragen würden. Es soll besonders im lutherischen 

Norden Deutschlands verbreitet sein und praktischerweise trägt man das 

schwere Teil nicht in der Hose oder an seinen Schuhen, sondern nagelt es 

an einen Haus-, Stall- oder Zimmerbalken. Dafür aber – dass es denn 

wirkt, das Magische – muss Folgendes penibel beachtet werden: An-



 65 

 

nageln nur am Silvesterabend, in der Johannisnacht oder am Karsamstag. 

Und: Das Hufeisen muss nach unten zeigen (damit das Glück auslaufen 

kann), man darf es nicht suchen (es muss zufällig gefunden worden sein) 

und wenn noch mindestens drei Hufnägel daran hängen, dann bringt es 

besonders Glück. Alles verstanden oder was? 

Hungertuch: Sprichwörtlich in „Am Hungertuch nagen“. So arm sein, 

dass man nicht einmal Geld für Lebensmittel hat, Hunger leidet und in 

der Not auf einem Stück Stoff kaut. Ursprünglich sind die „Hungertücher“ 

überdimensionierte Tücher, mit denen während der Fastenzeit der Blick 

auf den Altarraum abgedeckt wurde („Fasten der Augen“). Diese Hun-

gertücher wurden teilweise sehr aufwändig gestaltet, doch ist die offi-

zielle amtskirchliche Erklärung des Sprichwortes, dass es wohl von „am 

Hungertuch nähen“ abgeleitet sei, ein sehr durchsichtiger Versuch, die 

Verbindung zwischen der Pracht dieser „Hungertücher“ und dem tatsäch-

lichen Hunger der Armen zu verdecken. So heißen diese prachtvollen 

Tücher in Westfalen auch „Schmachtlappen“. 

I / J 

Index: Wenn ein Buch, ein Film oder eine CD „auf den Index kommt“, 

dann wird er / sie / es verboten oder zumindest werden Maßnahmen getrof-

fen, die verhindern, dass Jugendliche leichten Zugang zu diesen medialen 

Inhalten erhalten (Beispiel: Index der jugendgefährdenden Schriften). 

Vorbild dieser liebevollen (um das Kindes- und Jugendwohl bemühten) 

Zensurmaßnahme ist der Index Romanum, die Liste der von amtskirchli-

cher Seite als für den Glauben gefährlich eingestuften und daher verbote-

nen Bücher. Der Index Romanum war bis zum Zweiten Vatikanischen 

Konzil für katholische Christen verbindlich, seit 1966 halten sich nur 

noch besonders glaubensfeste Katholiken (beispielsweise die Mitglieder 

des Laienordens Opus Dei) an die freundliche Literaturverbotsempfeh-

lung des Vatikans. Es ist uns nicht bekannt, ob der Index seit den 1960er 

Jahren weitergeführt wurde. Wenn ja, dürfte er mittlerweile ganze 

Schrankwände füllen. Fakt ist jedoch, dass auf dem Index Romanum 

einige der maßgeblichen Werke der belletristischen und philosophischen 

Weltliteratur zu finden waren (u.  a. Immanuel Kants Kritik der reinen 

Vernunft, später auch die Werke Sartres –nicht aber Hitlers Mein Kampf). 



66  

Jakob: Der gute Jakob ist sprichwörtlich nicht ganz er selbst, denn 

schließlich heißt es: „Das ist (auch) nicht der wahre Jakob“. Gemeint ist 

damit, dass es sich nicht um das Richtige, Gewollte, Gesuchte handelt. 

Vermutlich ist mit Jakob der Apostel Jakobus der Ältere gemeint, dessen 

Grab sich angeblich im spanischen Wallfahrtsort Santiago de Compostela 

(auf deutsch: Sant Iago = Der heilige Jakob von Compostela) befindet. 

Da aber (in der Konkurrenz der Wallfahrtsorte gegeneinander) andere 

Teile seiner Gebeine auch an anderen Orten liegen sollen, ist nirgendwo 

der „wahre“ Jakob. Das hinderte die Sozialdemokratische Partei nicht, 

sondern ‘beflügelte’ sie, ihre satirische Zeitschrift (1879-1933) Der wahre 

Jakob zu nennen. Ebenso ist ein sehr beliebter Schwank auf Bühnen Der 

wahre Jakob von Franz Arnold und Ernst Bach, die darin zeigen, wie ein 

sittenstrenger Spießer nach Berlin kommt und sich dort verirrt. 

Im Zuge der gewalttätigen Christianisierung Mittel- und Südamerikas 

– die unter dem „Patronat“ des heiligen Jakob stattfand – wurden dann 

überall entsprechende Orte gegründet: Santiago de Chile, Santiago de 

Cuba ... Santiago de Compostela blieb aber der unschlagbare Haupt-Wall-

fahrtsort. Machte sich jemand auf den Weg zu einem näher gelegenen 

Wallfahrtsort mit vorgeblichen Jakob-Überresten, weil er nicht soviel 

Geld für die Reise hatte, dann ging er zum „billigen Jakob“. 

Jammertal: „Die Erde ist ein Jammertal“. Eine freche Behauptung, um 

den Menschen das  Himmelreich schmackhaft zu machen. Gleichzeitig 

kann man sich wunderbar an der weiteren Knechtung der Menschen be-

teiligen, denn 1. sind sie ohnehin Knechte Gottes, und 2. ist es doch so-

wieso alles ein Jammer. Warum also für bessere Verhältnisse auf Erden 

streiten? „Karl Marx wollte Sozialwohnungen für jeden auf Erden, aber 

Jesus hält für jeden von uns einen Bungalow im Himmel bereit!“, meinte 

Kardinal Höffner auf der Jubiläumsfeier des Trierer Gymnasiums, das er 

– wie ein Jahrhundert zuvor auch Marx – besucht hatte. Ein bloßer 

Scherz? Nein, im Kern war das wohl ernst gemeint. 

Jesses!: Wie  „Jessesmaria!“ ein Ausruf der Überraschung und des 

Erstaunens. Nur fehlt dieses Mal die Gottesmutter. Aber kein Problem: 

Was der Messias so alles auf Erden getrieben hat (Dämonenaustreibung, 

Vermehrung und Umwandlung von Lebensmitteln [Wasser-Wein, Brot-

Fleisch, Wein-Blut etc.], Auferstehung nach dem Tod + Himmelfahrt) ist 

schon erstaunlich genug, um den Ausruf zu rechtfertigen. 



 67 

 

Jessesmaria!: (Zusammensetzung aus Jesus und Maria) Ausruf der Über-

raschung und des Erstaunens. Zu Recht! Denn was die beiden der christli-

chen Überzeugung nach vollbracht haben sollen (man denke nur an deren 

triumphale Himmelfahrten – und das lange vor der Erfindung des Die-

selmotors und des Raketenantriebs!), ist in der Tat höchst erstaunlich. 

Johannesschüssel: Schüssel oder Teller, vornehmlich aus Holz, mit dem 

abgetrennten Kopf Johannes des Täufers als Hochrelief. Wird zur perver-

sen Erbauung der Gemeinde am Tage der Enthauptung (29. August) auf 

dem Altar aufgestellt ( Blut,  Kreuzigung). 

Johannisfeuer: wird Ende Juni vornehmlich im katholischen Umfeld 

(z. B. von Kolpingfamilien) um den Johannistag herum in der Johannis-

nacht (24./25. Juni) angezündet (in Städten mit festem Fest-Datum wie 

Hambach oder Steinheim am 23. Juni.) Nach dem imperialen Prinzip 

„Was ich nicht vernichten kann, das übernehme ich!“ wurde dem germa-

nischen Sommersonnenwendefest der „gute Johannes“ (der so genannte 

„Lieblingsjünger“ der Evangelien) übergestülpt. Die Leut’ woll’n halt 

auch im christlich eher bedeutungslosen Juni einen Grund zum Feiern 

haben … 

Johanniskraut: enthält das entzündungshemmende, nervenbeeinflus-

sende, blutrote Hypericin und ist ein altes Volksheilmittel (Geschwüre, 

nervöse Kopfschmerzen, Stichwunden, depressive Verstimmungen 

u. v. a. m.). Es wurde im Mittelalter auch zur Teufelsaustreibung benutzt. 

Quetscht man die Blütenknospe, tritt eine dunkelviolette, ölige Flüssigkeit 

aus, das Johannisblut. Deutsche Namen sind u.  a. Blutkraut, Christi 

Kreuzblut, Christi Wundenkraut, Frauenkraut, Gottesgnadenkraut, Hart-

heu, Herrgottsblut, Hexenkraut, Mannskraft, Teufelsflucht, Unser Frauen 

Bettstroh. In diesen verschiedenen Bezeichnungen drücken sich alte Le-

genden aus, nach denen der Jünger Johannes unter dem Kreuz wachsende 

Kräuter gesammelt haben soll, auch dieses, dessen  roter Saft an das 

 Blut Christi erinnere; die goldgelben Blüten stehen (der heidnischen) 

Sonne und (damit dem christlichen) Himmel nahe, und würden entspre-

chend vom Teufel gemieden. Kalendarischer Hintergrund der Legende 

ist, dass die Blütezeit dieses Krauts Ende Juni beginnt und am 24.6. 

Johannistag ist. 

Josefsehe: bezeichnet ein Ehepaar, das in „jungfräulicher Ehe“ miteinan-

der lebt, d. h. sich nicht sexuell „vereinigt“. Geht auf die Legende zurück, 



68  

dass die  Jungfrau Maria keine weiteren Kinder bekommen habe und 

die Darstellung in der Bibel, die von den Brüdern und Schwestern von 

Jesus spricht, somit eine Fälschung ist, bzw. dass es eine zweite Maria 

gegeben hat (wer immer das auch gewesen sein soll), die eben mit ihrem 

Ehemann Josef diese Brüder und Schwestern von Jesus gezeugt und ge-

boren hat. 

Eine alternative Erklärung ist, dass Josef, Zimmermann aus Nazareth 

und Ehemann der Gottesmutter  Maria, eine bemerkenswerte Kopula-

tions- und ggf. Schwängerungstechnik beherrschte: Obwohl er seiner Frau 

beständig „beiwohnte“ und sie mindestens sechsmal schwängerte (die 

vier Brüder von Jesus: „Jakobus und Joses und Judas und Simon. Sind 

nicht auch seine Schwestern allhier?“ [Mk 6, 3]), nachdem sie den erst-

geborenen  Jesus auf heilige Weise ( Missbrauch, sexueller) empfan-

gen hatte, war und blieb diese beständig trotz aller Sexualität und Gebur-

ten Jungfrau (Virgo intacta). 

Donner, Blitz! Möglicherweise hatte sich ja der  Heilige Geist für 

die Schwängerung der  unschuldigen Verlobten des Josef revanchiert 

und ihm verraten, wie man das so macht, das mit der unbefleckten Emp-

fängnis. Aber: Wenn das bei Maria funktionierte, konnte der Josef dann 

nicht vielleicht mit jeder Frau kopulieren und die blieb Jungfrau, als wäre 

nichts geschehen? Mein Gott, Josef! Du alter Schwerenöter! 

Jubeljahre sind etwas Seltenes, denn schließlich heißt es: „Die besuchen 

uns auch nur alle Jubeljahre“. Gemeint sind damit die kirchlichen „Hei-

ligen Jahre“ (= Erlassjahre), die früher nur alle hundert Jahre stattfanden 

und bei denen – nach einem vierzehntätigen Aufenthalt in Rom –, ein 

paar Strafen nach dem Tod erlassen wurden. Da die Welt aber „sündhaf-

ter“ geworden sei, finden die Jubeljahre heute in kürzeren Abständen 

statt. Oder hätten Sie eine bessere Idee, wie man den Rom-Tourismus und 

die Einnahmen des Vatikans erhöhen könnte? 

Judas!: Schimpfwort zur Bezeichnung eines Lügners und Verräters an 

der eigenen Sache. Verweist auf Judas Iskariot, einen Jünger Jesu, der 

dem biblischen Bericht zufolge die Identität seines HERRN mit einem 

Kuss (Judaskuss) verraten und ihn auf diese Weise an seine Gegner aus-

geliefert haben soll. So ging beispielsweise Herzog Moritz von Sachsen – 

der zunächst auf Seiten der protestantischen Fürsten im Schmalkaldischen 

Krieg (1546/47) gegen den katholischen Kaiser Karl V. kämpfte, dann 

aber zum Kaiser wechselte (und dafür die Würde eines Kurfürsten für die 



 69 

 

Albertinische Linie der Wettiner erhielt) – als „Judas von Meißen“ 

(Meißen = Stammsitz der Albertiner) in die Geschichte ein ( Judas). 

Jugendweihe ist kein christlicher Segen für die Jugend, bei dem ein Pfar-

rer, sein Weihrauchfässchen schwingend, durch die Reihen geht, sondern 

geradezu das Gegenteil, der Initiationsritus von humanistischen bis sozia-

listischen Gemeinschaften, die heute mit Religion zumindest offiziell nur 

noch wenig am Hut haben. Der Begriff stammt noch aus den frühen Jah-

ren der Arbeiterbewegung und seinen freireligiösen Gruppierungen. Um 

den christlichen ‘Beigeschmack’ loszuwerden, wählen Veranstalter heute 

vermehrt alternative Bezeichnungen, beispielsweise „Jugendfeier“ oder 

„Jugendfest“.  

Jungfrau: „Ich bin dazu gekommen, wie die Jungfrau zum Kind“: Etwas 

Unerklärliches ist passiert, ich habe etwas erhalten, ohne etwas dafür 

getan zu haben: „Ich kann ja auch nicht erklären, wie das passiert ist oder 

woher ich das habe, es war plötzlich einfach da, ohne dass ich etwas dafür 

tat oder irgend etwas damit zu tun hatte  ...“ Wird in der Regel nicht ge-

glaubt. Wäre der Gottesmutter wahrscheinlich ebenso ergangen, wenn sie 

im Ernst behauptet hätte, was man ihr später unterstellte ( Jungfrau; 

 Erbsünde). 

K 

Kadavergehorsam: Blinder Gehorsam, unterwürfige Folgsamkeit. Geht 

wahrscheinlich auf Ignatius von Loyola (Begründer des Ordens der Je-

suiten) zurück, der seinen Ordensbrüdern befahl, sich von der göttlichen 

Vorsehung durch die Ordensoberen so führen zu lassen, „als wären sie ein 

Leichnam [= Kadaver], der sich überall hintragen und auf jede Weise 

behandeln lässt“. Gehorsam gilt nicht nur unter Mönchen als das am 

schwierigsten einzuhaltende Gelübde, sondern wird in allen hierarchi-

schen Organisationen (z.  B. dem Militär) bei Nicht-Befolgung (die so 

genannte „Befehlsverweigerung“ ist tatsächlich eine „Gehorsamsverwei-

gerung“) am schwersten bestraft (Todesstrafe). Da der Ignatius seine 

Mitbrüder schlecht hinrichten lassen konnte, fand er in der göttlichen 

Vorsehung einen besseren Knüppel. 



70  

Kamel: Die Bildhaftigkeit der biblischen Ankündigung: „Es ist leichter, 

dass ein Kamel durch ein Nadelöhr gehe, als dass ein Reicher in den 

Himmel komme.“ (Mt 19, 24; Mk 10, 25; statt „Himmel“ dort: „Reich 

Gottes“) ist offensichtlich unverständlich. Warum soll ein Kamel durch 

ein Nadelöhr gehen? Weil das Kamel so groß und das Nadelöhr so winzig 

ist? – Wieder so ein „Geheimnis Gottes“? – Nein, einer der Kopisten hatte 

das aramäische Wort gamta (Seil, Schiffstau) schlampig als gamla 

(Kamel) geschrieben. Und weil alles in der Bibel  heilig ist, muss auch 

dieser Schreib- und daraus folgend der Übersetzungsfehler bleiben? In 

Ewigkeit. Amen? 

Kardinaltugenden sind ‘klassisch’: Tapferkeit, Klugheit, Maß und Ge-

rechtigkeit. Weil sie den Kardinälen ( Eminenz) zugesprochen werden, 

sind sie von besonderer Bedeutung (denn nur die Kardinäle wählen den 

Papst). Diese klassische Sichtweise hat sich zu ‘wichtigsten’ Tugenden 

verändert, mit denen dann auch andere Tugenden gemeint sein können. 

So schrieb der SPIEGEL (37/2003, S. 130) in einem Bericht über Toyota: 

„Zu den Kardinaltugenden im drittgrößten Autokonzern der Welt zählt 

eine fast schon zwanghaft zelebrierte Bescheidenheit.“ 

Ebenso sind dann die Kardinalfehler keine einfachen Fehler, sondern 

solche, die man tunlichst hätte vermeiden sollen, weil nur allein einer 

dieser Fehler alles grundlegend ‘versaut’. 

Karfreitag: (von althochdeutsch „kara“ = Klage, Kummer, Trauer) höch-

ster evangelischer  Feiertag, der Tag, an dem Christen die Hinrichtung 

ihres „Erlösers“ am  Kreuz feiern. Unter allen gesetzlichen Feiertagen 

nimmt der Karfreitag eine Ausnahmestellung ein, denn er ist der einzige 

Feiertag, an dem paradoxerweise das Feiern ausnahmslos untersagt ist. 

„Weltliche Vergnügungen“ wie Tanzveranstaltungen, Rockkonzerte oder 

Zirkusveranstaltungen sind an diesem hochoffiziellen „christlichen Kum-

mertag“ nämlich verboten. Für alle anderen kirchlichen Feiertage gibt es 

Ausnahmeregelungen der Kommunalpolitik (z. B. für Halloweeen in der 

Nacht vor Allerheiligen). So besagt Art. 5 („Befreiungen“) des bayeri-

schen Gesetzes über den Schutz der Sonn- und Feiertage: „Die Gemein-

den können aus wichtigen Gründen im Einzelfall von den Verboten der 

Art. 2, 3 und 4 Befreiung erteilen, nicht jedoch für den Karfreitag.“ Wer 

offensiv gegen diesen Anspruch einer allgemeinen „Karfreitagstrauer-

pflicht“ verstößt wie etwa die „Religionsfreie Zone München“, die 2007 

zu einem „lustvollen Karfreitagstanz“ mit „Schokoladenbuffet“ einlud 



 71 

 

(www.religionsfreie-zone.de), muss mit hohen  Bußgeldstrafen (bis zu 

10.000 Euro) rechnen. 

Dass konfessionsfreien oder andersgläubigen Menschen staatlicher-

seits immer noch abverlangt wird, dass sie an einem der verhältnismäßig 

wenigen arbeitsfreien Tage nicht nach Belieben feiern dürfen, steht zwei-

fellos im Widerspruch zur verfassungsmäßig verankerten „weltanschauli-

chen Neutralität“ des Staates und ist nur darüber zu erklären, dass die 

Feiertagsgesetzgebung aus Zeiten stammt, in denen es in Deutschland 

noch relativ wenige Nicht-Christen gab. Dies hat sich jedoch grundlegend 

geändert (mittlerweile gibt es hierzulande mehr Konfessionsfreie als Ka-

tholiken oder Protestanten) und dieser gesellschaftliche Wandlungs-

prozess wird sich auf kurz oder lang auch in der Feiertagsgesetzgebung 

niederschlagen müssen.  

Prinzipiell sollte dabei klar sein, dass keine gesellschaftliche Gruppe 

anderen Gruppen aufzwingen darf, was diese an bestimmten Tagen zu tun 

oder zu lassen haben. Bei genauerer Betrachtung dürfte dies eigentlich 

auch im ureigenen Interesse der Christen liegen: Man stelle sich vor, die 

größte gesellschaftliche Gruppe in Deutschland, die Konfessionsfreien, 

würde irgendwann einmal so viele Feiertage beanspruchen können, wie es 

der weltanschaulichen Verteilung in der Gesellschaft entspricht. Würden 

Christen es sich da wünschen können, dass ihnen an einem deutschland-

weiten „Heidenspaß-Feiertag“ unter Androhung von Polizeigewalt ver-

boten würde, gemeinsam zu beten? Können wir uns vorstellen, dass ein 

Vertreter der Konfessionsfreien vor die Kameras tritt und verkündet, dass 

es seine „nicht-religiösen Gefühle“ zutiefst verletzt, wenn an dem „Tag 

des diesseitigen Tanzes“ Christen mit heruntergezogenen Mundwinkeln 

das „Ave Maria“ beten?  

Nein, so etwas ist undenkbar. Unter umgekehrten Vorzeichen sind wir 

aber mit einer solch absurden Rechtssituation konfrontiert – doch sie 

wird, so unsere Prognose, nicht mehr allzu lange aufrechtzuerhalten sein! 

Die Christen hierzulande müssen sich wohl oder übel langsam damit 

abfinden, dass sie zwar das Recht haben, an Karfreitag exzessiv zu trau-

ern, wenn sie denn tatsächlich an einen Gott glauben möchten, der einen 

Teil seiner selbst hinrichten ließ, um mit „seiner Schöpfung“ wieder im 

Reinen zu sein, dass daraus aber keine Trauerpflicht erwächst für die 

steigende Anzahl von Nicht-Christen, für die dieser archaische Mythos 

aus guten Gründen überhaupt keine Relevanz mehr hat. Die Zeiten, in 

denen die Kirchen mit Hilfe des Staates vorgeben konnten, was die Un-



72  

tertanen zu denken, zu empfinden, zu tun haben, sollten endgültig der 

Vergangenheit angehören. Es ist wohl nur eine Frage der Zeit, bis dies 

auch der letzte deutsche Ordnungshüter begriffen hat. 

Kathedrale: „Bischöfliche Kirche“. (In Italien und Deutschland eher 

 Dom, in Deutschland auch Münster.) Dort hat der Bischof (wie der 

Lehrer früher im Klassenzimmer) seinen Katheder, von dem aus er seine 

Lehrmeinung verkündet. Und wenn der Bischof von Rom ( Papst) einen 

Kathederentscheid (als Lehrmeinung) trifft, dann beansprucht er dafür die 

 Unfehlbarkeit. 

Kinder: „Lasset die Kinder zu mir kommen!“ (Mk 10, 14): Verständli-

ches Begehren jedes auf Wirksamkeit bedachten Demagogen, dem man 

auf keinen Fall entsprechen sollte. Menschen müssen in ihren ersten sechs 

Lebensjahren rund achtzig Prozent von dem lernen, was sie im Leben 

überhaupt lernen werden. Dafür dürfen sie nichts grundlegend hinterfra-

gen, müssen also den Erwachsenen blind vertrauen, dass das, was sie 

einem erzählen, alles richtig ist und es entsprechend ‘abspeichern’. Genau 

deshalb setzen alle totalitären Ideologien auf die  Erziehung der Kinder 

in ihrem Sinn: „Was Hänschen nicht lernt, lernt  Hans nimmer mehr.“ 

( Kinder) 

Kindergarten ist der Bereich, in dem das „junge Gemüse“ nach der 

 Fortpflanzung aufwächst. Und wenn der Mensch da herum geht, kann 

er gleich das „Gute“ und das „Böse“ erkennen, denn „an ihren  Früch-

ten sollt ihr sie erkennen“, und nur züchtige Kinder (d.  h.  schamhafte 

und geschlagene) sind ( Erziehung) aus guter Zucht. 

Kinderglaube: Wird eigentlich im Alltag geringschätzig gemeint, im 

Sinne von der Naivität eines Kindes, das sich ein sehr einfaches Wunsch-

bild von der Welt zusammengebastelt hat. Aber: „Wer nicht das Reich 

Gottes annimmt wie ein Kind, der wird nicht hineinkommen.“ (Lk 10, 17) 

Kirche: Sprichwörtlich in „Die Kirche im Dorf lassen“: sich an das 

(Vor-) Gegebene halten, an alten Gebräuchen nichts ändern, nichts 

übertreiben. Wie die Kirche ihren angemessenen Platz mitten im Dorf 

hat, so soll man auch mit seinen Ansichten mittig, d.  h. im Rahmen blei-

ben (Röhrich, Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten, S. 840). Ein 

gutes Beispiel dafür, dass das Christentum jene Traditionsblindheit ver-

stärkt, die der Mensch dummerweise als Ersatz für fehlende Instinkt-

blindheit mit auf den Weg bekommen hat. 



 73 

 

Kirchenmaus: „Arm wie eine Kirchenmaus“: Da es in der Kirche (als 

Versammlungsort) keine Speisekammer gibt, war eine Kirchenmaus dort 

arm dran und musste verhungern. Ein Schicksal, das die Kirchen als juris-

tische Personen wahrlich nicht teilen. Für das Jahr 2000 beläuft sich das 

Vermögen der beiden großen Amtskirchen in Deutschland und der mit 

ihnen verbunden Einrichtungen und Verbände nach vorsichtigen Berech-

nungen auf rund 500 Milliarden Euro (Frerk, Finanzen und Vermögen, 

2002). 

Kloßbrühe: wird sprichwörtlich verwendet in: „Das ist doch klar wie 

Kloßbrühe!“ Was allerdings nur ironisch gemeint sein kann, da die echte 

Kloßbrühe trübe und milchig ist. Das Sprichwort bekommt erst Sinn, 

wenn die Verkürzung des Wortes „Kloßbrühe“ wieder aufgehoben wird: 

„Das ist doch klar wie Klosterbrühe!“ Denn das, was in den wohlhaben-

den Klöstern des Mittelalters den Bettlern und hungrigen Wanderern 

mildtätig als (fette) Brühe vorgesetzt wurde, war so durchsichtig und klar 

wie Wasser, das kein Fettauge trüben konnte. 

Knoblauch: In manchen christlichen Gegenden – was sich aber auch 

allgemein empfiehlt –, sollten christliche Jungfrauen neben dem  Kreuz 

als magisches Utensil auch noch Knoblauch mit sich tragen. Nicht als 

Halskette wie das Kreuz, sondern um ihn bei Bedarf zu essen. Grund: 

Dämonen und Vampire, die sich nur allzu gerne an Jungfrauen vergreifen, 

werden durch Knoblauch bekanntlich ebenso abgeschreckt wie allzu 

stürmische Liebhaber, die wegen des abschreckenden Mundgeruchs (der 

– vermeintlich – auf teuflische Unsauberkeit im Urogenitalbereich schlie-

ßen lässt) schnell das Weite suchen. 

Knöpfe sind erst seit dem ausgehenden Mittelalter auch zum Knöpfen 

vorgesehen. Bis dahin – und auch weiterhin – waren (und blieben) 

Knöpfe schmückende Verzierungen (vornehmlich) der männlichen Klei-

dung und manchmal so etwas wie eine angenähte Geldbörse. (Allerdings: 

Friedrich Wilhelm I. von Preußen ließ den Soldaten seiner Garde (‘Lange 

Kerle’) Knöpfe auf die Manschetten nähen (unsere heutigen Jacken-

ärmelknöpfe ohne Funktion), damit sie ihren Nasenschleim nicht auf den 

teueren Stoff abrotzen konnten.) In dem Wort: „Jemandem etwas ab-

knöpfen“ zeigt sich noch der Wert der schmückenden und wertvollen 

Silber- und Goldknöpfe, die man zur Erfüllung einer Geldforderung ein-

fach abschnitt.  



74  

Strenggläubige evangelische Pietisten, die keinen Schmuck tragen und 

kein Privateigentum kennen (wie die Amish People in den USA), haben 

deshalb auch heute noch keine Knöpfe an ihrer Kleidung. Dazu passen 

dann die Verse: „Die mit Knöpfen und Holen [Knopflöchern] wird der 

Teufel holen. Die mit Haken und Ösen wird der Herr erlösen.“ (Röhrich, 

Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten, S. 629) 

Könige, die Heiligen Drei: Diese drei Figuren sind so christlich par 

excellence, dass es eine Freude ist: 1. sind es keine Könige, 2. sind es 

keine drei und 3. wurden sie niemals heilig gesprochen. Caspar („Schatz-

meister“), Melchior (Mein König ist Licht“) und Balthasar („Schütze sein 

Leben“) sind eine Erfindung des 5. Jahrhunderts. (Es passte so schön zu 

den drei Gaben, den drei Hautfarben, den Lebensaltern Jüngling, Mann 

und Greis ...) Bis dahin hatte eine ziemliche Unordnung bestanden, da in 

den frühen Darstellungen zwei bis zehn „Magier aus dem Osten“ ab-

gebildet wurden. Der ‘Kirchenvater’ Origines sprach dann ein Machtwort 

(sie brachten drei Dinge: Gold, Weihrauch und Myrrhe) und seitdem sind 

es eben drei ( Zahlensymbolik). 

Ihre angeblichen Knochen wurden 1162 die Beute des deutschen Hee-

res bei der Eroberung und Zerstörung Mailands und werden seit 1164 in 

Köln aufbewahrt. Und weil das ja ganz wichtige  Reliquien sind, ent-

schloss man sich dann, eine ganz große Kathedrale als Haus darüber zu 

bauen, den Kölner Dom. 

Anfang Januar ziehen die Drei Könige (= Kinder) auch durch Deutsch-

land („Sternsinger“), singen, betteln, erhalten Geld und Gaben und segnen 

dann das Haus: 20+C+B+M+07. Das Christus Benedicat Mansionem 

(„Gott schütze dieses Haus“) wurde in die Namen der drei (Caspar, 

Balthasar, Melchior) umgemünzt. Durch diese Kinder-Bettelei kamen im 

Jahr 2000 immerhin umgerechnet etwas über 30 Millionen Euro zu-

sammen, die für das Päpstliche Kindermissionswerk eingesetzt werden, 

d. h. Kindermission in aller Welt. 

Kotz: In Flüchen wie Kotz Wetter = Gottes Wetter (Paul, Deutsches Wör-

terbuch, S. 365). Vermutlich hergeleitet aus dem Althochdeutschen cot = 

Gott. Es wäre allerdings völlig unangemessen, den Ausruf „Verdammte 

Scheiße“ hinsichtlich des gleich lautenden ‘Kots’ als „Ach, du lieber 

Gott!“ interpretieren zu wollen. 

Krethi und Plethi: Zusammengewürfeltes Volk, Hinz und Kunz,. Biblisch 

die Leibwache König Davids („Benaja, der Sohn Jojadas, war über die 



 75 

 

Krether und Plether gesetzt.“ 2 Sam 8, 18), die aus unterschiedlichen 

Volksgruppen bestand.  

Kreuz: Die deutsche Sprache kennt eine Anzahl von Wortbildungen in 

denen das Kreuz Bestandteil ist. Auch wenn es zum Teil in der Schifffahrt 

beschreibend benutzt wird („kreuzen“ = hin und her segeln, „Kreuzer“ = 

ein gepanzertes Schiff, das vor der Küste hin und her patrouillierte, etc.), 

so haben doch viele andere Begriffe mit dem christlichen Kreuz eines 

gemeinsam: sie bezeichnen in unserer Kultur Unerfreuliches und Be-

drohliches. 

Das Kreuz ist schon in der Steinzeit bekannt und man nimmt an, dass 

es als Symbol für die Himmelsrichtungen und die Sonne diente. Bei den 

Babyloniern und den Hethitern galt das Kreuz als Glücks- und Himmels-

symbol. Die Ägypter kannten eine Hieroglyphe in Form eines Schleifen-

kreuzes, das Ankh bedeutete, auf deutsch: Leben. Christlich wird aus-

schließlich die negative Wendung aufgenommen. 

(1) „Zu Kreuze kriechen“: Nachgeben, sich demütigen. Entwürdigung 

des Menschen. Als Zeichen strenger Buße, d.  h. Unterwerfung, mussten 

im Mittelalter die Menschen auf den Knien kriechend (mit gebeugtem 

Kreuz, d. h. gewissermaßen mit gebrochenem Rückgrat) zum Kruzifix am 

Altar hin kriechen ( Demut). 

(2) „Es ist ein Kreuz mit (Name)!“: Das Verhalten dieses Menschen ist 

eine quälende Last, eine niederschmetternde Bedrückung. Gilt auch für 

Institutionen. Insofern lässt sich beispielsweise formulieren: Das Kreuz 

mit der Kirche liegt nicht zuletzt in ihrer Fixierung auf das Kreuz. Diese 

„Kruzifixierung“ ist vielleicht der basale Fehler des Christentums. Indem 

die Kirche ein Hinrichtungssymbol als Zeichen der Hoffnung interpre-

tierte, stellte sie die Lebensverneinung an die Stelle der Lebensbejahung, 

ein Umstand, den Nietzsche als „Kapitalverbrechen am Leben“ deutete 

( Kreuz). 

(3) Der Kreuzschnabel stammt aus der friedlichen Familie der Finken 

und obwohl seine verschränkten Schnabelspitzen für das Aufpicken der 

Kiefern- und Fichtensamen sehr gut geeignet sind, gibt es die Legende, er 

habe sich den Schnabel verbogen, als er vergeblich versuchte, mit seinem 

Schnabel die Nägel aus dem Kreuz des Christus zu ziehen. 

(4) Ein Kreuzworträtsel ist zwar meist recht schwierig, aber es ist dabei 

nicht das Rätsel zu lösen, welche Worte Jesus am Kreuz gesprochen hat – 

jedes der vier Evangelien gibt eine andere Version –, sondern die Lö-



76  

sungsfelder sind einander überkreuzend angeordnet, so dass einer oder 

mehrere Buchstaben des einen Lösungswortes auch in einem oder mehre-

ren anderen Lösungswörter enthalten sind. 

kreuz- ist für Adjektive ein verstärkendes Teilwort, so in  

(1) kreuzunglücklich, eine Steigerung des Unglücklichseins, die auf die 

Kreuzigungssituation verweisen soll, aber wohl einigermaßen anmaßend 

ist und fast so eigenartig wie 

(2) kreuzfidel im Sinne von ‘unbeschwert lustig’. So bezieht sich die 

Burschenschaft Rugia (Motto: „für Glaube und Heimat“) „kreuzfidel“ auf 

die Leiden des Gekreuzigten. Nun mag ja für einen Burschenschaftler 

ganz ‘fidel’ sein, an ein Kreuz genagelt zu werden und dort zu hängen, 

aber ansonsten dürfte diese besondere Art der Freizeitgestaltung (zumin-

dest außerhalb von SM-Clubs) wenige Anhänger finden.  

(3) kreuzbrav ist ‘sehr brav’. Das ist gut verständlich, denn wie will man 

auch ‘dummes Zeug machen’, wenn man ans Kreuz geschlagen wurde? 

Kreuze, drei: Stehen drei Kreuze in der Landschaft herum, dann sollen 

sie an die Kreuzigung des Religionsnamensgebers in Golgatha erinnern, 

‘unterschreibt’ jemand, der nicht schreiben kann, so macht er (ob er will 

oder nicht, egal, ob er weiß, was er da tut oder nicht) drei Kreuze. Sie sind 

die „heilige“ schriftliche Schwurformel auf die christliche Dreifaltigkeit: 

Das, was hier auf dem Papier steht, wurde mir vorgelesen und ich bestä-

tige hiermit, dass alles richtig ist und ich das so will, im Namen des 

Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes.  

Eine andere, ebenso christliche Erklärung, sind die drei ‘kleinen Be-

kreuzigungen’ im katholischen Gottesdienst am Evangelien-Anfang: 1. 

Auf der Stirn (= Mit unserem Verstand wollen wir es erfassen), 2. auf den 

Mund (= Mit unserem Mund wollen wir es bekennen), 3. auf der Brust 

(= In unserem Herzen wollen wir es bewahren). 

P. S. Promovierte Akademiker dürfen vier Kreuze machen. 

P. P. S. Als Atheist oder Anhänger einer nicht-christlichen Konfession 

sollten Sie bei einer solchen Gelegenheit vielleicht höflich fragen, ob Sie 

nicht stattdessen als Unterschrift ein paar Kringel oder einen hübschen 

Baum malen dürfen. 

Kreuzweise „(jemanden) am Arsch lecken“ ist eine derbe Beleidigung, 

die mit einem „Du kannst mich mal...“ beginnt und worauf sie auch häu-

fig schamhaft verkürzt wird. Diese Aufforderung bezieht sich allerdings 

auf das Kreuz der römischen Zahl (X) – nicht auf das christliche Kreuz –, 



 77 

 

und heißt entsprechend: „Du kannst mich zehnmal am Arsch lecken.“ 

Unter dem Gesichtspunkt der christlichen Zehn – und ihrer göttlichen 

Vollkommenheit –, ist es dann aber doch eine verkappte Gotteslästerung 

bzw. ein verstärkter Abwehrzauber ( Arsch). 

Kreuzzug: Bezeichnung für die von der Kirche initiierten und unter-

stützten Kriege gegen Heiden, Muslime und Juden (vor allem im 11. bis 

13. Jahrhundert). Der Begriff wurde zum „Unwort des Jahres 2001“ er-

klärt, nachdem US-Präsident George W. Bush den Kreuzzug angeblich in 

einem falschen Kontext verwendet hatte: „Die von der Unwort-Jury auf 

Platz 2 gesetzte Umschreibung der militärischen Vergeltung als Kreuzzug 

(Urheber US-Präsident Bush) enthält eine ähnliche pseudoreligiöse Ver-

brämung von kriegerischen Maßnahmen [wie das auf Platz 1 gesetzte 

Wort  Gotteskrieger]. Insbesondere weckt das Wort eine fatale histori-

sche Erinnerung an Kriegszüge im Namen des Kreuzes, die sich gegen 

den gesamten Islam richteten.“ (22.1.2002, www.unwortdesjahres.org) 

( Krieg, heiliger  Heilige Allianz) Nun, das pazifistische Engagement 

der Jury in allen Ehren, aber: Warum soll es sich hier um eine „pseudo-

religiöse Verbrämung von kriegerischen Maßnahmen“ handeln? Schließ-

lich ist George W. Bush ein offen bekennender „New Born Christian“, 

der im Kern wohl nichts anderes vorhat als die Kreuzfahrer vergangener 

Zeiten, nämlich unter politisch-religiösem Vorwand wirtschaftliche Inter-

essen durchzusetzen. Also: Just business as usual … („Einmal wie im-

mer ...“) 

Kruzifünferl!: Eine bayerische Zusammensetzung aus „Kruzifix“ und 

„Fünferl“ (halber Groschen) – eine alltägliche Beschwörung wegen Klei-

nigkeiten – deshalb wohl das „Fünferl“. 

Kruzitürken!: (1) Ein aus dem Süddeutschen stammender Ausruf des 

Zorns und der Verwünschung, der sicherlich im höchsten Maße politisch 

unkorrekt ist, denn „Kruzitürken!“ heißt im ausgeschriebenen Hoch-

deutsch nichts anderes als: „Kreuzigt die Türken!“ Der Schlachtruf ent-

stand zur Zeit der zweiten türkischen Belagerung von Wien (1683) – 

vermutlich durch den christlichen „Türkenprediger“ Abraham a Sancta 

Clara. 

(2) Eine andere Herleitung des Fluches sieht einen Zusammenhang zwi-

schen Kuruzzen und Türken. Die Kuruzzen waren ungarische Freiheits-

kämpfer gegen die Habsburger, die insbesondere 1704-1709 in Oberöster-



78  

reich plündernd unterwegs waren. In Anlehnung an aufständische Bauern, 

die mit einem Kreuz voran unterwegs gewesen waren, nannten sie sich 

ebenfalls auf ungarisch „kuruc“ = Kreuzträger. Dieses „Kuruzzen“ wird 

allerdings auch abgeleitet aus „cruziatus“ = Kreuzfahrer wie ebenfalls von 

dem türkischen „Kurudzsi“ (auch „kurudsch“ geschrieben) = Rebell. Es 

soll auch eine irgendwie geartete Unterstützung dieser aufständischen 

Ungarn durch die Türken gegeben haben. Die gängige Version ist nun die 

Zusammenziehung von „Kuruzzen“ und „Türken“ zu „Kruzitürken“ – zu 

einem Inbegriff des Schreckens. 

Kuckuck: (1) „Hol dich der Kuckuck!“: Verwünschung, dass jemand 

verschwinden oder ihm Übles passieren soll. Kuckuck ist hierbei ein 

Hehlwort für den  Teufel.  

(2) Kuckuckskinder: Auch wenn der Name es nahe legt, sind „Kuckucks-

kinder“ nicht direkt „Teufelskinder“, aber sie sind nicht allzu weit davon 

entfernt, denn – in Analogie zum Kuckuck, der seine Eier in fremde Nes-

ter zur Aufzucht legt – entstammen sie einem „Seitensprung“ der Frau, 

die qua christlichem Sittenkodex zu strengster außerehelicher Keuschheit 

verdammt ist. (Nach neuesten Untersuchungen sind allerdings fünf bis 

zehn Prozent aller Kinder so genannte „Kuckuckskinder“, d.  h. der Ehe-

mann oder Lebenspartner ist nicht der leibliche Vater.) 

Kulturbeutel: Dieser ist nicht dafür gedacht, dass man darin Bücher, 

Noten, CDs, Fotos, Bilder u. a. m. mit sich trägt. Im christlich lust- und 

körperfeindlichen Sinn besteht die „Kultur“ darin, dass man sich ge-

waschen hat – also sind im „Kulturbeutel“ Seife, Zahnpasta, Kamm und 

ähnlich Ordentliches ( Schweiß,  Ausrufe). 

L 

Laie: „Da staunt der Laie und der Fachmann wundert sich.“ Auch in 

„laienhaft“, „Laienschauspieler“ u.  a. m. wird der Laie abschätzig als 

jemand ohne Ausbildung und entsprechend ohne Qualifikation bezeich-

net. Im Gegensatz zu Kulturen, in denen der engagierte Dilettant zumin-

dest Respekt genießt (z.  B. Großbritannien), hat sich in Deutschland die 

christliche Tradition erhalten, dass der Laie (griech. laikós = dem Volke 

zugehörig) scharf von den geweihten Klerikern getrennt wurde – in Kir-



 79 

 

chen auch formal sichtbar durch das Chorgestühl – und der Laie auf die 

Unterweisung durch den Fachmann angewiesen ist. 

Lamm: „Wie ein Lamm, das zur Schlachtbank geführt wird“: geduldig, 

demütig, in sein Schicksal ergeben sein. Kurzum: Das Verhalten, das der 

Allmächtige von seinen Untertanen fordert. Bezieht sich (sinnverdrehend) 

auf einen alttestamentarischen Bibelvers (Jes 53, 7), der gerne als pro-

phetischer Hinweis auf den (klaglosen) Martertod Jesu gedeutet wird: „Da 

er gestraft und gemartert ward, tat er seinen Mund nicht auf wie ein 

Lamm, das zur Schlachtbank geführt wird.“ 

Laternenumzug am Vorabend des  Martinstages, an dem sich die Kin-

der mit ihren selbst gebastelten Laternen versammeln und dazu singen: 

„Gehe aus das Licht, aber du meine liebe Laterne nicht.“ (Man beachte 

die Parallele zum  Florians-Prinzip.) In der Lichtsymbolik (für Chris-

tus) ist es die Einübung christlichen Brauchtums in der Aufsattelung auf 

die germanische Geistervertreibung bei zunehmender Dunkelheit. Das 

christliche Sahnehäubchen war und ist der heilige  Martin, der auf sei-

nem Pferd den Kindern voran ritt und kleine Gaben verteilte („Kleine 

Geschenke erhalten die Freundschaft“ oder „Früh korrupt, kriegt nie ge-

nug“). 

Leviten: „Jemand die Leviten lesen“: Jemandem eine Strafpredigt hal-

ten. Im 3. Buch Mose („Leviticus“) Kapitel 21 sind die Gesetze für die 

jüdischen Priester (= Leviten) verzeichnet. Wer einmal einen Blick in 

diese in vielerlei Hinsicht brutal-archaische Gesetzesschrift geworfen hat, 

wird wohl in Zukunft (hoffentlich) darauf verzichten, „jemandem die 

Leviten zu lesen“.  

Licht: (1) „Mir geht ein Licht auf“: Endlich habe ich etwas erkannt. 

Entspricht der Weissagung: „Das Volk, das in der Finsternis saß, hat ein 

großes Licht gesehen; und die da saßen am Ort und Schatten des Todes, 

denen ist ein Licht aufgegangen.“ (Mt 4, 16) Und da es die Zeit war, zu 

der Jesus zu predigen begann, ist denjenigen, denen „ein Licht aufgegan-

gen ist“, der christliche Messias erschienen. In diesem Sinne ist das Licht 

immer der „wahre Glaube“. 

(2) „Kein großes Licht sein“: Jemand, der ziemlich ‘dumm’ ist, wenig 

verstanden hat ... Die Redewendung geht wahrscheinlich zurück auf das 

Markusevangelium (Mk 5,14). Dort bezeichnet Jesus seine Jünger als das 



80  

„Licht der Welt“. Derart inspiriert zogen seine Jünger als Missionare 

begeistert aus, um die frohe Botschaft zu verkünden – und schlagartig 

wurde es düster … 

(3) „Und der Herr sprach: Es werde Licht ... doch der Schalter funktio-

nierte nicht“, bzw. „...  doch den Schalter fand er nicht.“ Während der erste 

Teil sich wörtlich auf die Schöpfungsgeschichte des Alten Testamentes 

bezieht (1 Mose 1, 3: „Und der Herr sprach: Es werde Licht! Und es ward 

Licht.“) ist die Fortsetzung, in ihren Varianten, die volkstümliche Ironie 

zum Allmachtsanspruch des christlichen Gottes, der jedoch an Kleinig-

keiten scheitert ( A und O,  Der Teufel steckt im Detail). 

lieb (Adj.) hat in den älteren Sprachen die allgemeinere Bedeutung „an-

genehm, erfreulich“. Mit gewissen Substantiven scheint lieb formelhaft 

verbunden im abgeblassten Sinn: der liebe Gott, die lieben Engel, das 

liebe Brot, die liebe Seele (nun hat die liebe Seele Ruh’), du liebe Zeit, 

den lieben langen Tag, man hat mit ihm seine liebe Not (Paul, Deutsches 

Wörterbuch, S. 399). 

Die rituelle Formelhaftigkeit des lieber Gott wird mit der Empfindung 

der Kinder von lieb haben gefüllt und schon hat man den gütigen alten 

Mann mit dem weißen Bart (= Großvater /  Weihnachtsmann). Ob der 

„liebe“ Gott aber wirklich so „angenehm und erfreulich“ ist, wie das 

Adjektiv vermuten lässt? Die Abermillionen, die der biblischen Legende 

nach den großen Säuberungsaktionen Gottes zum Opfer gefallen sind 

(siehe beispielsweise  Sodom und Gomorra,  Sintflut), dürften da 

anderer Meinung gewesen sein. 

Luzifer: Name einer der sieben obersten  Teufel (derjenige, der für 

Hochmut zuständig ist). Bedeutet eigentlich „der Leuchtende“ oder „der 

Lichtbringer“ und drückt im Kirchenlateinischen eben diese Angst aus, 

dass jemand den Menschen das Licht der Erkenntnis bringen könnte. 

Kommt in der Bibel nicht vor, sondern ist eine spätere Zugabe, da Luzifer 

lange die Bezeichnung für den Morgenstern war. Und der Morgenstern ist 

die Venus = Frau = Sünde = Teufel. 



 81 

 

M 

Marien...: Wer zählt die Orte, Festungen, Städte, die nach der biblischen 

 Maria benannt wurden. Immer (sofern in Mitteleuropa) ein Hinweis auf 

(gewaltsame) Christianisierung ehemals (überwiegend) slawischer Ge-

biete: Mariazell (Steiermark), Marienbad (Böhmen), Marienberg (Sach-

sen), Marienburg (ehem. Ostpreußen, bis 1945 Sitz des Deutschen Or-

dens), Marienfließ (ehem. Pommern), Marienthal (mehrere Klosternieder-

lassungen, vorwiegend Zisterzienserinnen), Marienwerder (ehem. West-

preußen) etc.  

Marienkäfer: (Marienwürmchen, Cocconellidae), Familie der Käfer mit 

weltweit 4.000 Arten, 100 davon in Europa. Kleine halbkugelig gewölbte 

Tiere, bunte Flügeldecken mit schwarzen Punkten. Bei der Berührung 

ziehen sie Fühler und Beine ein und geben zur Verteidigung einen Trop-

fen gelben, übelriechenden  Blutes von sich. Ein sehr nützliches Tier, 

ernährt es sich doch hauptsächlich räuberisch von Blattläusen. In der 

Volksmeinung gilt der Käfer als glücksbringend und darf nicht getötet 

werden. Seit Jahrtausenden schon als nützliches Tier geschützt, wurde es 

im Mittelalter der Maria geweiht, hatte damit seinen Namen weg und 

jeder, der im Sommer einen dieser vielen Käfer sah, freute sich und 

dachte an die „Gottesmutter“ Maria.  

Als Siebenpunkt ( Zahlensymbolik, sieben) heißt der Marienkäfer 

dann allerdings „Herrgottskühlein“, „Sonnenkälbchen“ oder „Gottes-

schäfchen“ und ist die häufigste europäische Art mit mennigeroten 

Flügeldecken und exakt sieben schwarzen Punkten. In christlicher Magie 

soll er Hexen und Unglück bannen. 

Mark und Bein: „Es dringt einem durch Mark und Bein“: Ein Erlebnis, 

das einem durch und durch geht. „Denn das Wort Gottes ist lebendig und 

kräftig und schärfer denn ein zweischneidig Schwert und dringt durch, bis 

dass es scheidet Seele und Geist, auch Mark und Bein  ...“ (Hebr 4, 12). 

Marotte ist eine als harmlos angesehene Eigenart, die Engländer würden 

spleen dazu sagen. Abgeleitet ist die Bezeichnung aus der Figur der Maria 

mittelalterlicher Puppenspiele, die immer kleinere Figuren über die Pup-

penspielbühne agieren ließen, um die Reise der ‘Heiligen Familie’ vor-

zutäuschen. Diese Puppen hießen „kleine Marien“, auf frz. „marionette“ 

oder „mariotte“, die ihren Namen dann an eine kleine Handpuppe weiter-



82  

gab, die von dem Hofnarren getragen wurde. Der durfte dann mitunter die 

Wahrheit ungestraft als „Scherz“ verkünden, denn er hatte eine ‘Marotte’, 

die ihn als Narren beschützte. 

Marterlsprüche an Unfallstätten sind überwiegend eine Erfindung des 

19. Jahrhunderts. Sprüche wie „Hier liegt Martin Krug, / der Kinder, 

Wein / und Orgel schlug“ oder „Hier liegt der alte Abendthau, / Er starb 

an seiner jungen Frau“, sollten für den beginnenden Tourismus die „baye-

rische Lebensart“ erläutern und so wurden dann tatsächlich diese 

‘authentischen’ Grabkreuze an die Wege gestellt (Fuld, Lexikon der 

Fälschungen, S. 30). 

Martin, Sankt: einer der bis heute beliebtesten Heiligen, ist sein Festtag 

( Martinstag) doch mit feierlichen Umzügen und Zuckerbrezeln (für die 

Kinder) und Glühwein (für die Eltern) verbunden. „Sankt Martin war ein 

guter Mann“, singen die Kinder während des Laternenumzugs und viele 

von ihnen bewundern aufrichtig den römischen Soldaten, der da auf 

einem hohen Ross reitend, die abendliche Prozession anführt. Meist ha-

ben sie schon im Kindergarten die rührselige Geschichte vom barmherzi-

gen Heiligen gehört, der einem frierenden Bettler angeblich die Hälfte 

(Frage: Warum eigentlich nur die Hälfte?) seines Mantels gab. Der heilige 

Martin war der Legende nach ein großer Spezialist in Wunderdingen, der 

nicht nur Tote erwecken konnte, sondern seine enormen Wunderkräfte 

beispielsweise auch einer kranken, von einem „bösen Geist besessenen“ 

Kuh angedeihen ließ. (Die Kuh sank daraufhin übrigens auf die Knie und 

küsste dem Heiligen die Füße [vgl. Deschner, Kriminalgeschichte, Bd. 3, 

S. 222].) Nicht so recht ins barmherzige Legendenbild passt, dass der hl. 

Martin von Tours (316-397) als Bischof 20.000 Sklaven für sich schuften 

ließ und in aller Brutalität die Evangelisierung der gallischen ‘Heiden’ 

vorantrieb. So können wir annehmen, dass der heilige Martin sein 

Schwert weit weniger zur mildtätigen Zerteilung seines Mantels benutzt 

hat als zur Vernichtung von Kulturen und Menschen, die nicht ins christ-

liche Konzept passten. Kurzum: Ein Heiliger, wie er im Buche steht.  

Martinsgans: ein fettes Tier, das um den  Martinstag herum verzehrt 

wird. Es war früher der letzte große Braten vor dem Beginn der sechs-

wöchigen Adventsfasten. Das für Vegetarier abschreckende „Martins-

gansmartyrium“ geht auf eine alte Sage zurück, in der es heißt, dass 

Gänse das Versteck des heiligen Martin verraten hätten, als dieser sich 

der Bischofswahl entziehen wollte. 



 83 

 

Martinstag: der 11. November, ist zwar nach dem heiligen  Martin von 

Tours benannt, hat aber, wie so häufig im Christentum, in seiner prakti-

schen Bedeutung nichts mit ihm zu tun. Der 11. November war früher das 

Ende des Wirtschaftsjahres. Die Ernte war eingebracht, der Wein ge-

keltert und die kalte Jahreszeit würde bald beginnen. Die Knechte und 

Mägde bekamen ihren Lohn und konnten (sofern sie nicht Leibeigene 

waren) ihren Dienst quittieren. Die Pächter und Schuldner mussten Zin-

sen und Abgaben zahlen, häufig nicht in Bargeld sondern in Naturalien, 

u. a. die  Martinsgans. Mit dem Martinstag ist in manchen Gegenden der 

 Laternenumzug verbunden. 

Marzipan: eine besonders im Winter beliebte Süßspeise (Zucker – als 

Sonnenersatz – und Mandeln), deren Wortherkunft bis heute umstritten ist 

und sich unter anderem aus dem italienischen Marci pani (Gebäck zu 

Ehren der Heiligen Markus) ableiten soll. 

Matthäi: „Bei dem ist’s Matthäi am letzten“: Er hat kein Geld mehr, mit 

ihm ist es aus. Mit der Redewendung ist das Ende des Matthäusevange-

liums gemeint, das mit der Andeutung des Weltuntergangs („Ich bin bei 

euch alle Tage bis zum Ende der Welt“) schließt. Gottfried August Bürger 

hat es in seiner Ballade „Die Weiber von Weinsberg“ (1777) volkstüm-

lich gemacht: „ Doch wenn’s Matthä’ am letzten ist, trotz Raten, Tun und 

Beten, so rettet oft noch Weiberlist aus Ängsten und aus Nöten.“ 

Mensch: „Der Mensch denkt, Gott lenkt“ ( Prädestination). In moder-

nerer Auffassung ist das „Mensch sein“ so eine Art Entschuldigung der 

eigenen Unvollkommenheit und Fehlerhaftigkeit. Als im Jahre 2003 ein 

deutscher Moralapostel (Michel Friedmann) wegen Kokaingebrauchs und 

Prostituiertenbesuchen öffentlich lächerlich gemacht wurde, gab er als 

Entschuldigung an: „Ich bin doch nur ein Mensch!“ Was denn sonst? 

Dachte er vorher, er sei wie Gott? 

Mit dieser Leerformel des „mea culpa“ („Ich habe schuld“), d.  h. dem 

Prinzip des menschlichen Versagens ( Willensfreiheit), hatte bereits 

anlässlich der Jahrtausendwende der seinerzeitige Papst die Scheußlich-

keiten der christlichen Kirchengeschichte auf sich genommenen und die 

Kirche zu entschuldigen versucht. 

Milch und Honig: „Wo Milch und Honig fließen“: ein Ort, an dem alles 

im Überfluss vorhanden ist. Bezieht sich auf das 2. Buch Mose (3, 8) und 

kennzeichnet dort das dem Volk Israels verheißene Land. Im 19. Jahr-



84  

hundert hielten Europäer die USA für einen solchen, symbolisch von 

Milch und Honig gesegneten Ort. Vielleicht erklärt dies auch, warum sich 

viele Amerikaner heutzutage als Mitglieder eines auserwählten Volkes 

fühlen. 

Missionarsstellung: Der Mann liegt während des Geschlechtsverkehrs 

auf der Frau, die dabei flach auf dem Rücken liegt und ihre ausgestreck-

ten Beine mehr oder weniger flach weit gespreizt hält.  

Die Etymologie des Wortes ist nicht genau geklärt. Eine Erklärung ist, 

dass die genannte Stellung ein besonders leichtes Eindringen des Penis in 
die Scheide erlaubt (lat. missionare = senden, schicken, eindringen). Die 

näher liegende Erklärung ist aber, dass die christlichen Missionare nicht 

zölibatär leb(t)en und diese sexuelle Stellung typischerweise benutzten – 

im Unterschied zu den Eingeborenen, die andere Stellungen für Frau und 

Mann kannten und bevorzugten.  

Ungeschickt oder rücksichtslos angewendet, ist die Missionarsstellung 

eine der lustlosesten Positionen und somit die ‘christlichste’ aller Stellun-

gen. Neben der relativen Lustlosigkeit gewährleistet sie gleichzeitig auch 

das Prinzip der Aktivität des Mannes und der Passivität der Frau, wobei 

die Frau durch den Mann dominiert wird (und dem sie in dieser Position 

weitgehend ausgeliefert ist); dominiert = beHERRscht. 

Wohl auch deshalb galt diese Stellung Jahrhunderte lang als die einzig 

„züchtige“ für eine „anständige“ bürgerliche Frau (wobei der Zusammen-

hang von „Zucht“ und „Anstand“ nicht zufällig ist). Im viktorianischen 

Großbritannien hieß es dann folgerichtig als Anweisung an die Frau: 

„Schließe die Augen und denke an England.“ 

Mittel, der Zweck heiligt die: Um ein bestimmtes Ziel zu erreichen, 

werden ethisch bedenkliche, mitunter sogar ungesetzliche, inhumane 

Mittel eingesetzt. Diese Mittel mögen zwar ‘barbarisch’ sein, sind aber 

von Gott gebilligt („geheiligt“) und damit ist das Ganze für einen Christen 

moralisch in Ordnung. 

Markantes Beispiel: Gott, der Herr, ist mit seinem von ihm selbst ge-

schaffenen Ebenbild unzufrieden und um noch einmal neu anfangen zu 

können, setzt er den gesamten Planeten unter Wasser, so dass alle Men-

schen, Landtiere (bis auf die in der Arche Noah) und Landpflanzen elen-

dig sterben. Dieser Massenmord (Mittel) ist gerechtfertigt, weil es dabei 

um einen „Heiligen Zweck“ geht, nämlich die Vernichtung des „Bösen“ 

( Krieg, heiliger). 



 85 

 

Die Redensart geht zurück auf das Moralprinzip der Jesuiten, ein-

drucksvoll dargelegt in der 1652 geschriebenen „Moraltheologie“ des 

Jesuitenpaters Hermann Busenbaum.  

Mönch (1) „althochdeutsch munih, mittelhochdeutsch münech, aus vul-

gärlateinisch monichus = monachus. Das ältere ü ist bewahrt im Namen 

der Stadt München (aus ze dën münchen „bei den Mönchen“).  

(2) Frühneuhochdeutsch, noch bei Lessing einen Münch stechen, Be-

zeichnung für eine höhnische Gebärde, wobei der Daumen zwischen die 

vorderen Finger gesteckt wird ( Bruder, warmer).  

(3) Frühneuhochdeutsch und heute noch mundartlich ist Mönch Bezeich-

nung für ein kastriertes männliches Tier; dazu mönchen = „kastrieren“ 

(Paul, Deutsches Wörterbuch, S. 439). 

(4) Im Bauwesen gewölbter Dachziegel, der mit der Wölbung nach oben 

mittig auf zwei mit der Wölbung nach unten, so genannter Nonnen liegt. 

Für diese Bedeutungen (2 bis 4) hat sich eventuell eine lange Erinnerung 

aus der Zeit erhalten, als die Mönche in keiner Weise irgendein ‘sittliches 

Vorbild’ waren. So dichtete der schwäbische Volksmund um 1500: „Er 

hurt wie ein Karmeliter / frisst wie ein Bernhardiner / säuft wie ein Fran-

ziskaner / und stinkt wie ein Kapuziner.“ 

Moses: alter Ägypter, der unter den Fachleuten der Geheimdienste histo-

risch als erster Agentenführer gilt, bekam er doch von seinem Chef den 

Auftrag: „Sende Männer aus, die das Land Kanaan erkunden, das ich den 

Kindern Israels geben will, aus jedem Stamm ihrer Väter je einem Mann, 

lauter Älteste.“ (4 Mose 13, 2) Die zwölf ausgesandten Kundschafter / 

Aufklärer erzählen nach ihrer Rückkehr viele Übertreibungen derart, dass 

in dem Land  Milch und Honig flössen und die Bewohner sehr stark 

seien und die Leute sich gegenseitig auffressen würden und Riesen 

seien … Na ja, das konnte zwar nicht, geheimdienstlich korrekt, durch 

mindestens eine zweite Quelle verifiziert werden, aber daran wird schon 

sehr früh deutlich, dass Geheimdienstberichte häufig nichts taugen. 



86  

N 

Nackt „wie Gott uns schuf“: soll auf eine  Unschuld der  Nacktheit 

verweisen (im Zustand des Paradieses, als „paradiesische Nacktheit“ des 

Wohlbefindens), unterliegt aber dem Irrtum, dass nur der in diesem gött-

lichen Zustand ist, der eben nicht darum weiß, dass er nackt ist. Da wir 

aber (hoffentlich) darum wissen (wenn und wann wir nackt sind), sind wir 

alle bereits aus dem christlichen Paradies vertrieben. 

Neu-Anfang:  Stunde Null. 

Neujahr: Na, wer das nicht weiß: Neujahr, also der Jahresbeginn, ist der 

1.1. Tja, dann schauen wir wieder mal in die Geschichte. Julius Caesar 

hatte zwar bereits den 1. Januar als Jahresbeginn festgelegt, doch im 

Laufe der Jahrhunderte wurde als Jahresbeginn mal zu Weihnachten ge-

wechselt, dann zu Dreikönigen, auch zum Frühjahrsäquinoktium oder am 

25. März (Mariä Empfängnis). 1654 verlegte der katholische König 

Karl X. von Frankreich den Jahresanfang – damals der 1. April – wieder 

auf den 1. Januar. Wen interessiert es aber schon, was der französische 

König macht. So richtig Profil und Ordnung bekam der Jahres-Umzug 

erst, als die römisch-katholische Zentrale mitmachte und 1691 Papst 

Innozenz XII. den Neujahrsbeginn auf den ersten Januar festlegte. Die 

Evangelischen haben sich diesem Diktat (wie auch dem Gregorianischen 

 Kalender) gebeugt, aber die koptischen Christen feiern den 1. August, 

die syrischen Christen den 1. September als Jahresanfang. 

Zweck des Umzugs war der (erfolglose) Versuch, die heidnischen 

Sitten der Bevölkerung nahe dem Fest der Wintersonnenwende unter eine 

christliche Fuchtel zu bekommen. Erst wurde der Neujahrstag zum Buß-

tag erklärt, dann wurde das Fest der Beschneidung und der Namens-

gebung Christi auf den Tag gelegt, dann wurde es zusätzlich der Tag des 

Hochfestes der Gottesmutter Maria mit Neujahrssingen, Chorälen vom 

Kirchturm u. v. a. m. Hat aber alles nichts genützt: das heidnische Volk 

will das alte Jahr mit Lärm, Geschrei, Saufen und Völlerei verabschieden 

( Silvester), dann kann das neue Jahr getrost beginnen.  

Nikolaus ist ein Heiliger, dem es ziemlich arg ergangen ist – nicht nur 

vor fünfhundert Jahren von den Evangelisch-Lutherischen, sondern vor 

relativ kurzem auch von Seiten der römisch-katholischen Amtsträger. 

Traditionell brachte er die (richtigen) Geschenke für die Kinder am 



 87 

 

6. Dezember – Weihnachten war nur ein Gedenktag – und das war sehr 

beliebt, nur bei Martin Luther nicht, der mit dem ganzen katholischen 

Heiligen-Gespuke aufräumte, d. h. alle Heiligen abschaffte ( Weih-

nachten). Die Katholiken kümmerte es lange Zeit nicht und auch die 

Evangelisch-Reformierten in den Niederlanden ließen sich ihren Santa 

Klaas nicht nehmen und bescheren auch weiterhin am 6. Dezember.  

Katholisch ging’s dem Nikolaus gut, allerdings nur bis 1969, als Papst 

Paul VI. den Gedenktag des Heiligen aus dem römischen Generalkalender 

strich. Auch der von der Vatikanischen Gottesdienstkommission konfir-

mierte Regionalkalender für den deutschen Sprachraum führt den Niko-

laustag nicht mehr auf. So ist der Tag nun vollkommen „profaniert“ und 

der Süßwarenindustrie zur allgemeinen reinen Kommerzialisierung über-

geben. 

Nüsse sind christlich etwas zweifach sehr Symbolisches und in beiden 

Bedeutungen eng miteinander verbunden. Zum einen, weil Nüsse etwas 

Verborgenes beinhalten – was zwar vorhanden ist, aber nicht so einfach 

‘geknackt’ werden kann –, sind die Nüsse ein Symbol für das Geheimnis 

Gottes, also das  Geheimnis des Glaubens. Andererseits sind Nüsse 

gleichzeitig ein Fruchtbarkeitssymbol (parallel zu den „Eiern“), konkret 

für die männlichen Hoden („Das gibt gleich eins auf die Nüsse!“), und 

stehen somit für die Zeugungs- und ‘Geschlechtskraft’ des Mannes. In 

Anbetracht der  Vergewaltigungen durch den biblischen Gott ist dessen 

Geheimnis sehr offensichtlich. Oder würden Sie – an seiner Stelle – gerne 

darüber reden wollen? 

O 

Ohren: „Der hat es faustdick hinter den Ohren!“: durchtrieben, geris-

sen sein. Hinter dieser Redewendung steckt der alte Volksglaube, dass 

 Dämonen hinter den Ohren der Menschen sitzen und sie zu hinterlisti-

gen, verschlagenen Aktionen antreiben. 

Ölgötze: „Der steht da rum wie ein Ölgötze“: Stumm, steif und dumm 

herumstehen. Luther bezeichnete 1520 die (mit heiligem Öl gesalbten) 

katholischen Priester als Ölgötzen. Sehr wahrscheinlich hat der Begriff 

aber noch eine ältere, tiefere Bedeutung. „Ölgötze“ ist die Verkürzung 



88  

von „Ölberggötze“, eine volkstümliche Beschreibung der friedlich schla-

fenden Jünger kurz vor der Gefangennahme Jesu.  

Orgelpfeifen: In den vergangenen Zeiten, als sich (insbesondere katholi-

sche) Ehepaare bemühten, konfessionell korrekt („Seid fruchtbar und 

mehret euch!“) eine Kinderzahl in der Größenordnung von kompletten 

Fußballmannschaften zu erzeugen, und da jedes Jahr wieder Nachwuchs 

( Fortpflanzung) kam, standen die Kinder, nach Alter sortiert, wie die 

Orgelpfeifen in der Kirche. Die heutigen „Zwei-Kinder-Standardpfeifen“ 

erinnern, dank Verhütung, nicht mehr an diesen biblisch-kirchlichen Auf-

trag. 

Ostereier wie Osterhase sind ursprüngliche Zeichen der Fruchtbarkeit 

und damit „Siegeszeichen“ des Lebens über den Tod. In der Deutung der 

Auferstehung Jesu als ebendiesen Sieg des Lebens über den Tod, wird 

dann das christliche Ei daraus. Christus ist sozusagen aus dem Ei ge-

kommen (wie aus dem geschlossenen Grab) und auf das Ei gekommen, 

weil man seine Auferstehung gleichsam eierhaft verstand.  

Eine andere Deutung sagt, dass in der Karwoche vor Ostern (Fasten-

zeit) das Essen von Eiern den Katholiken untersagt war. Da Hühner aber 

ohne Religion sind, legen sie weiter Eier und so hatten sich bis Ostern 

ziemlich viele angesammelt.  

Als heidnische Kultobjekte wurden sie in Osteuropa gold angemalt (= 

Kostbarkeit des Geheimnisses) und in Westeuropa wurde die  rote 

Bemalung auf Christi Blut umgedeutet. Er selber wurde zum Hasen. Für 

den heidnischen Hasen als fruchtbaren „Rammler“ sicherlich ein un-

geahnter Bedeutungsanstieg, aber für Jesus ...? Mein Gott! 

Osterfeuer sind altem Brauch entlehnt. Das heidnische Frühlingsfeuer – 

als Sieg des Lichtes über die Dunkelheit – wurde nun auf die Auferste-

hung Jesu umgemünzt („Flamme empor!“). 

Osterlamm zu essen, ist dem christlichen  Kannibalismus zu Ostern ein 

besonderes Bedürfnis. Denn wenn der Sohn Gottes (der Fleisch gewor-

dene Auferstandene) schon das „Lamm Gottes“ ist, was ist dann nahe 

liegender, anstelle der ständigen Oblaten, endlich mal richtiges Fleisch zu 

essen. Dass die Lämmer Tierkinder sind, die im Alter von fünf bis sechs 

Monaten geschlachtet werden, stört dabei nicht. Zartere Gemüter (oder 

auch Vegetarier) backen sich ein Osterlamm aus Rührteig und dekorieren 

damit den Ostertisch. 



 89 

 

Ostern: Fest der Auferstehung Jesu ( Osterlamm). Der Name erinnert 

allerdings an heidnische Wurzeln, denn Ostern „bezeichnete wohl ur-

sprünglich ein heidnisches Fest bzw. eine germanische Frühlingsgöttin, 

deren angelsächsischen Namen Beda mit Eostrae überliefert wird; ihr 

Name würde althochdeutsch Ōst(a)ra lauten, das auf indogermanisch 

*ausrā zurückgeht, womit altindisch usrā identisch und lateinisch aurora 

wurzelverwandt ist (Paul, Deutsches Wörterbuch, S. 477). 

Feiertagstermin ist der erste Sonntag nach dem Frühlingsvollmond 

und was den Osterhasen anbelangt (byzantinisches Symbol für Christus) 

ist der Hase ein Mondtier. 

Jüdisch war und ist es das „Pessach“-Fest und der Beginn der Getreide-

ernte (Gerste) – Weizen wurde nach weiteren fünfzig Tagen geerntet 

( Pfingsten). 

P 

Papst: „Päpstlicher als der Papst sein“: unerbittlich, streng, unnachgie-

big sein. Die Redewendung geht auf das Unfehlbarkeitdogma der katholi-

schen Kirche zurück, das (seit dem Jahre 1871) besagt, dass der Papst 

sich in fundamentalen Glaubensfragen nicht irren kann. Die Redewen-

dung bezeichnet also (in ironischer Überhöhung) einen Mann – eine Frau 

kann dogmatisch nicht „päpstlicher sein als der Papst“ –, der meint, noch 

unfehlbarer zu sein, als es der Papst für sich beansprucht ( Papst). 

Passion ist alltagssprachlich die starke, ja leidenschaftliche Neigung eines 

Menschen zu etwas, eine Vorliebe, z.  B. ein „passionierter Reiter“, oder: 

„seine Passion waren die Frauen“. In christlicher Bedeutung wird diese 

Passion verkürzt auf das Leiden (ohne Lust!?) und ist der Begriff sowohl 

für die Leidensgeschichte Christi sowie seine bildliche oder musikalische 

Darstellung („Matthäus-Passion“).  

Passionsfrucht: (Maracuja) ein Obst aus Südamerika, mit außen schrum-

peliger Haut, aber innen saftigen Kernen, ein Saftbläschengewebe. Das 

alles hat aber für die Namensgebung keine Bedeutung (von wegen Fleisch 

und Blut oder so), denn es ist die Frucht der Passionsblume, und die hat 

es in sich. Sahen doch spanische Missionare, die diesem nichts ahnenden 

Gewächs seinen bedeutungsschwangeren Namen gaben, in allen Teilen 



90  

der Blüte Sinnbilder des Leidens Christi. Die zehn Blütenblätter symboli-

sieren 10 Apostel (ohne Judas und Petrus), die Strahlen der Staubfäden 

sollen die Dornenkrone sein, die 5 Staubblätter die Wundmale, die 3 

Griffel die Nägel mit denen Christus ans Kreuz geschlagen worden sein 

soll, die fünffingrigen Blätter die Hand Christi, die Blattranken die Gei-

seln seiner Peiniger … (Man ahnt: Diese Mönche müssen schon ver-

dammt viel Zeit gehabt haben, um sich einen derartigen Unsinn ausden-

ken zu können.) 

Pastor: Ein evangelischer Kirchenbeamter mit Pensionsberechtigung, der 

von den anderen Kirchenbeamten der Amtskirche im Gegensatz zu den 

Prinzipien des Religionsstifters eingesetzt wurde. Nach Luthers Interpre-

tation besteht das „allgemeine Priestertum der Gläubigen“ und die Be-

ziehung des evangelisch-lutherischen Gläubigen zu seinem Gott bedarf 

keiner priesterlichen Vermittlung ( Teufel). Die Gläubigen hatten an-

scheinend auch keine hohe Auffassung von den Fähigkeiten eines Pastors, 

wenn sie dichteten: „Lehrers Kinder, Pastors Vieh, gedeihen selten oder 

nie.“  

Paternoster: (lateinisch: Vaterunser) mittelhochdeutsch auch rōsenkranz, 

der bei den Strafgebeten immer rundum durch die Finger lief. Anfang des 

20. Jahrhunderts auf einen rundum laufenden, d. h. ständig fahrenden 

Aufzug übertragen. Da es im Christentum keine pragmatischen Gebets-

trommeln gibt (wie im Buddhismus) ist es bei dieser profanen Bedeutung 

geblieben. 

perdu: (lt.-frz.) verloren, weg, auf und davon. Vermutlich verbirgt sich 

per dieu (zu Gott) dahinter, und die Erfahrung, was man der Kirche gibt 

oder spendet, das kann man gleich als verloren abschreiben. In früheren 

Zeiten waren die Kirchen zudem noch weniger zimperlich als heute, den 

Gläubigen ein hübschen Sümmchen abzupressen: „Gott vergelt’s, für’s 

Seelenheil“ (Parallele  Zum Teufel). 

Petrus ist ein beliebter Name für Heilige und das Stammwort für alle 

Peter-Variationen (Peter, Pjotr, Pit etc.) Sehr biblisch, da er der „Chef-

jünger“ des Herrn aus Nazareth war, der „Fels“, auf dem dieser seine 

Kirche / Gemeinde bauen wollte. (Nicht ohne Grund steht der „Petersdom“ 

in Rom als Zentralheiligtum des [katholischen] Christentums angeblich 

auf dem Leichnam dieses Felses.) Hat dann jedoch eine erstaunliche 

Karriere gemacht, da er vom Jünger, Märtyrer und Heiligen selbst zum 



 91 

 

Gott wurde, allerdings nur zum Wettergott. („Wenn Petrus grollt, nimm 

Rachengold!“) Bei gutem Wetter ist er auch noch der Türsteher an der 

„Himmelspforte“ und hat die Schlüsselgewalt inne.  

Pferdefuß: Wenn etwas „einen Pferdefuß hat“, dann ist es nicht in Ord-

nung, denn der Teufel ist mit im Spiel. Der Pferdefuß wird dem Teufel 

angedichtet und deshalb hinkt dieser, obwohl er andererseits immer als 

Zweihufer dargestellt wird. Vermutlich wurden damit auch gleichzeitig 

altorientalische wie griechische Gottheiten und Halbgottheiten (Ziegen-

böcke, Zentauren), d.  h. ‘heidnische’ Gottheiten, als ‘teuflisch’ dämoni-

siert. 

Pfingsten hat als Wort keinerlei inhaltliche Bedeutung. Es heißt schlicht 

„der Fünfzigste“ Tag nach Ostern, abgeleitet aus dem griechischen „pen-

tekosté“ (der Fünfzigste). Sprachgeschichtlich umgeformt entstand das 

heute verwendete Wort. Dieser „fünfzigste Tag“ ist jüdischen Ursprungs, 

als der Tag „Schawnot“ der Weizenernte und des Speiseopfers (3 Mose 

23, 15-21). 

Was an Pfingsten christlich gefeiert wird, weiß nur noch jeder vierte 

befragte Deutsche, d.  h. auch die Mehrzahl der Kirchenmitglieder kann 

mit dieser „Geburtsstunde der Kirche“ inhaltlich nichts mehr anfangen. 

Nach den Geschichten der Bibel ist Pfingsten der Tag des Erscheinens des 

 Heiligen Geistes (als / wie eine Taube) und der Aussendung der Jünger 

zur Verbreitung des Christentums (Missionierung) in alle Welt.  

In der aufgepfropften Verteilung der kirchlichen Feiertage auf Fest-

tage im Wandel der Jahreszeiten wurde Pfingsten in den beginnenden 

Sommer auf ein Erntefest (in der Opfer-Darbringung der ersten Früchte) 

gesetzt. Dieser Feiertag hat sich aber außer mit dem  Pfingstochsen nur 

mit dem Kurzzeittourismus des langen Wochenendes verbinden können, 

was ja eigentlich dem Reiseauftrag der Jünger auch entspricht. 

Pfingstochse wird ein Mann genannt, der sich – die bürgerlichen Kleider-

regeln einer dezenten männlichen Bekleidung missachtend – farben-

prächtig gekleidet hat, eben „herausgeputzt wie ein Pfingstochse“. Ab-

geleitet wird diese Redenart aus einem alten Brauch, dass sich bis ins 

19. Jahrhundert hinein die Metzger – in Fortführung der vorchristlichen 

Feste eines Ernte- oder Tieropfers zur Begrüßung des Sommers – zu 

einem Pfingstessen trafen und dafür einen Ochsen schlachteten und 



92  

brieten, der zuvor prächtig geschmückt durch das Dorf geführt worden 

war. 

Eine andere Herleitung bezieht den „Pfingstochsen“ auf den Alm-

auftrieb im Frühsommer (zu Pfingsten), an dem die Kühe für die warme 

Jahreszeit auf die höher gelegenen Bergwiesen getrieben wurden, an-

geführt von dem stärksten Ochsen, der entsprechend herausgeschmückt 

wurde. 

Da sich der Almauftrieb aber nicht unbedingt mit dem im Datum 

wechselnden Pfingsten verbindet, das Pfingstessen der Metzger aber sehr 

wohl, ist die erste Variante glaubwürdiger. Zudem fügt sie sich auch 

besser in den Reigen des christlichen  Kannibalismus ein, bei dem zu 

den meisten Festen irgendjemand rituell aufgegessen wird. 

Pfui Deixel!: Mit diesem mundartlichen  Ausruf ist – aus der Furcht, 

wenn man den „furchtbaren Herrn der Hölle“ beim richtigen Namen 

nennt, erscheine er – der christliche Teufel abgewehrt ( Abwehrzauber). 

Pfui Teufel!: Eines der wenigen christlichen „Kraftwörter“, in dem nicht 

Gott, Jesus oder Maria vorkommt. Alle Pfuirufe haben den Beiklang des 

Verächtlichen, oder anders gesehen, der Angst vor Schmutz,  Dreck, 

 Schweiß etc. ( Zum Teufel). 

Pilatus: (1) „Von Pontius zu Pilatus geschickt werden“: In einer An-

gelegenheit viele (Amts-)Wege machen müssen, wobei sich niemand 

zuständig fühlt. Diese Redewendung geht zurück auf die biblische Schil-

derung des Gerichtsprozesses, in dem Jesus zum Tod am Kreuz verurteilt 

wird. Hiernach wurde Jesus vom römischen Statthalter Pontius Pilatus 

zunächst zu Herodes und von diesem wieder zurück zu Pilatus geschickt. 

Geht man davon aus, dass der historische Jesus tatsächlich auf Pilatus’ 

Anweisung hin gekreuzigt wurde, so ist allerdings schwer vorstellbar, 

dass Pilatus sich für den vermeintlichen „König der Juden“ ursprünglich 

nicht zuständig gefühlt haben soll, denn die Verurteilung zum Kreuzestod 

(eine aufwändige Prozedur, die vornehmlich der Abschreckung poten-

zieller Nachahmer diente) zeigt an, dass Jesus vorgeworfen wurde, ein 

Aufwiegler gegen Rom zu sein ( Judenhass;  Kreuz). 

(2) Pilatusfrage:  Wahrheit. 

Priester: Im Unterschied zu den evangelischen  Pastoren, stehen die 

katholischen Priester in der Traditionslinie der (früher auch so genannten) 

Magier. Das wird manchmal vergessen, aber sie behaupten auch heute 



 93 

 

noch tatsächlich, den Brot-in-Fleisch- und Wasser-in-Wein-Verwand-

lungstrick zu beherrschen. Im Gegensatz zu anderen Zaubertricks kann 

jeder das Gelingen dieses Tricks überprüfen: einfach schmecken. Und – 

stimmt es?  

Prophet: (1) „Ein Prophet gilt nirgends weniger als in seinem Vaterland 

und bei seinen Verwandten und in seinem Hause.“ (Mk 6, 4) Eine Erfah-

rung, die nicht nur der Herr Jesus machen musste, als er in Nazareth zum 

ersten Mal in der Synagoge predigen wollte und alle sich fragten, wer er 

denn sei und ihn auch weiterhin nicht als ihren „Messias“ anerkannten. 

Auch viele Künstler, insbesondere Musiker und Maler, berichten von 

einer ähnlichen Erfahrung, dass sie im Ausland mehr Erfolg haben, als im 

eigenen Heimatland. 

(2) „Beim Barte des Propheten!“ ist kein christlicher Schwur, denn Jesus 

wird aktuell stets bürgerlich glatt rasiert dargestellt – es sei denn mit drei 

Tage-Bart als ‘Latin Lover’ für ältere Damen der Esoterik oder aber in 

dem Kinofilm Passion Christi von Mel Gibson, in dem der Messias rich-

tig gut jüdisch aussehen sollte. Der berühmte Bart des Propheten gehörte 

natürlich Mohammed, weshalb es auch ein Privileg der Muslime ist, hei-

lige Gesichtshaarwucherungen herbeizuzitieren. 

Putzteufel: Die Karikatur einer Frau, die sich die Haare mit einem Kü-

chentuch hoch gebunden hat und mit Putzlappen und Staubwedel alle 

Bewohner des gemütlichen Heimes nervt. Namensgeber sind vermutlich 

die beiden hoch stehenden Enden (= Spitzen = Hörner) des Küchentuch-

knotens auf ihrem Vorderkopf. 

R 

rechts und links: „Nicht mehr wissen, wo rechts und links ist“: völlig 

verwirrt sein. Geht auf das Buch des Propheten Jona (4, 11) zurück. Dort 

spricht Gott von den Einwohnern der assyrischen Stadt Ninive, die „nicht 

einmal rechts von links unterscheiden können“. In der Tat müssen die 

Einwohner Ninives, die unter den Hebräern berüchtigt waren wegen ihrer 

schamlosen Gottferne, ziemlich verwirrt gewesen sein, denn sie ließen 

sich der Legende nach innerhalb eines Tages von dem fremden jüdischen 

Propheten Jona einreden, dass der Gott Jahwe ihre Stadt zerstören werde, 



94  

worauf diese sich schnurstracks bekehrten und derart demütig Buße taten, 

dass der gerührte Allmächtige von seinem harten Strafgericht absah 

( Sack und Asche). 

Redensarten: Mit Redensarten („Ich glaub, mich tritt ein Pferd“) wollen 

wir meist etwas betonen, indem wir es umschreiben oder stellvertretend 

etwas zitieren. Die Sammlungen von Redensarten zeigen, wie viele offen-

sichtlich oder unkenntlich einen christlichen Hintergrund haben (vgl. u.  a. 

Krüger-Lorenzen, Deutsche Redensarten):  A und O,  Adamsapfel, 

 Bitte,  Blindheit,  Dunkelheit,  Engel (2),  Fisch,  Füße, 

 Gebet,  gestern,  Gift,  Glauben,  Gott,  Gretchenfrage, 

 Haare,  Hälfte,  Hände,  Himmel und Hölle,  Heidenangst, 

 Hoch und heilig,  Hölle,  Jungfrau,  Kadavergehorsam,  Krethi 

und Plethi,  Kreuz,  Kuckuck,  Leviten,  Mark und Bein, 

 Matthäi,  Kirchenmaus,  Licht,  Ölgötze,  Saulus,  Segen (2), 

 Schaf,  Schuppen,  Stein,  Sündenbock,  Teufel,  Wolf. 

Auffallend ist, wie viele der Redensarten eine volkstümliche Umkeh-

rung aus der biblischen Bedeutung in ihr Gegenteil erhalten haben. Gott 

als Bedrohung, das Kreuz als Unglück ... Ausdruck der Opposition gegen 

eine aufgezwungene christliche Lehrmeinung, der man (insgeheim) doch 

nicht traut? 

Regenbogen: Aus den magischen Zeitaltern, als jedes Naturereignis eine 

bestimmte Bedeutung hatte – „Was wollen uns die mächtigen Götter 

damit sagen?“ –, sind für den schönen und beeindruckenden Regenbogen 

zwei Bedeutungen überliefert: Für die Germanen war es das Tor der 

Götter, durch das die ‘ruhmreich getöteten Helden’ zum Wohlleben nach 

Walhalla aufstiegen; für die biblischen Nomaden in der Wüste, wo Re-

genbögen nicht sehr häufig auftreten, das Zeichen des „Neuen Bundes“, 

den der „liebe Gott“ nach dem Genozid der Sintflut mit den Menschen 

geschlossen hat. Nach Walt Disneys Dagobert Duck findet man am Ende 

des Regenbogens einen Topf mit Gold. Also: „Suchet, so werdet ihr fin-

den.“ (Lk 11, 9) 

rein: „Ich bin klein, mein Herz ist rein, soll niemand drin wohnen, als 

Jesus allein.“ Ebenso: reinen Herzens, ein reines Gewissen haben, eine 

reine Weste haben ... Steigerungsformel von sauber. So wie es die Wasch-

mittelwerbung besagt: Diese Wäsche ist zwar sauber, aber nicht porentief 

rein. Und genau so, wie die Wäsche niemals porentief rein wird – auch 

wenn alles andere raus gewaschen wäre, bleiben dann die Restbestände 



 95 

 

des Waschmittels drin – so kann auch der Christ in seinem Streben nach 

Reinheit von Sünden alles tun: Beten, Kirchensteuer zahlen, Spenden, 

büßen, sich selbst und andere (im Namen des Herrn) quälen – es wird ihm 

nicht gelingen, diesen Zustand der unbescholtenen Reinheit (wieder) zu 

erreichen. 

Basiert auf dem christlichen rein: a) jungfräulich ( Empfängnis, un-

befleckt) oder überhaupt „frei von Sünde“ sowie biblisch b) „frei von 

Hautkrankheit“, „vom Priester dafür erklärt“, ferner bei Tieren soviel wie 

„zum Opfer geeignet“ (Paul, Deutsches Wörterbuch, S. 509). 

Das legt wiederum den Gedanken nahe, dass man tunlichst nicht rein, 

also frei von Sünden sein sollte, wenn man nicht geopfert werden will. 

Reinheit: Ein Zustand, den kein (zumindest katholischer) Christ (trotz 

aller Bußen, Demütigung und Waschungen) erreichen kann, da er bereits 

mit der  Erbsünde geboren wurde. 

Reise nach Jerusalem: ein beliebtes ‘Kinderspiel’, das in vielen (nicht 

nur christlichen) Kindergärten geübt wird. Es imitiert das Prinzip einer 

Pilgerreise nach Jerusalem: mehrere Menschen machen sich auf den Weg, 

die Ressourcen sind begrenzt und jeder der christlichen Wandergruppe 

muss sehen, wie er mit seiner „Nächstenliebe“ umgeht. Die Spielregeln 

sind einfach. Sind es zehn Kinder werden anfangs zehn Stühle aufgestellt, 

so dass jedes Kind auf einem Stuhl sitzt. Dann wird Musik gemacht, die 

Kinder stehen auf, wandern um die Stühle herum und einer der Stühle 

wird weggenommen. Hört die Musik auf zu spielen, muss jedes Kind 

versuchen, sich einen Stuhl zu ergattern. Voll christlicher Nächstenliebe 

wird gestoßen, gehauen, weggezerrt. Wer keinen Stuhl ergattert hat, 

scheidet aus. Das geht Runde um Runde, bis zum Schluss nur noch zwei 

Kinder um einen Stuhl kreisen, sich belauern und schließlich nur eines 

der Kinder auf dem  Stuhl sitzt und Sieger ist. (Wie heißt es doch in der 

Bibel: „... wenige sind auserwählt“ [Mt 22, 14].) 

Religion und Wirtschaft befinden sich so nahe beieinander wie Kirche 

und Frühschoppen. Insofern ist es nicht verwunderlich, dass manche 

Geldwirtschaftsbegriffe sich aus religiösen Begriffen ableiten: „Kredit – 

Credo“, „Offenbarungseid – Offenbarung“, „Gläubiger – Glauben“ etc. 

Ins Bild passt auch, dass sich der „Geist des Kapitalismus“ maßgeblich 

aus dem calvinistischen Protestantismus speiste (siehe die maßgebliche 

Studie von Max Weber: Die protestantische Ethik und der Geist des Ka-



96  

pitalismus), wobei der Kapitalismus allerdings heute mehr und mehr 

selbst den Charakter einer Religion anzunehmen scheint (worauf schon 

Paul Lafargue, der Schwiegersohn von Karl Marx, hingewiesen hat). 

Reue ist die notwendige Voraussetzung, um die  Gnade und die Barm-

herzigkeit des christlichen Gottes (und der christlich geprägten Justiz) zu 

erhalten und annehmen zu dürfen ( Todsünde). Also, Katholik, brav, 

Sitz!, Kusch!: Reue und Buße, sonst geht’s ab ins „ewige Verderben“ 

(Katechismus der Katholischen Kirche, S. 489), zumindest ist irgendein 

Geständnis „ohne Reue“ –„ Ich will das auch nie wieder tun!“ – straf-

verschärfend, denn schließlich soll man – nach Schiller – „in den heil’gen 

Schoß der Kirche reuend wiederkehren“ (Paul, Deutsches Wörterbuch, 

S. 511). 

Rippe: (1) „Das kann ich mir nicht aus den Rippen schneiden!“: Nicht 

wissen, wo man etwas Bestimmtes herholen soll. Geht auf Gottes Zauber-

trick zurück, Eva aus der Rippe Adams zu erschaffen. So, mit links. 

Wahrlich, da können wir nur staunen – trotz aller Fortschritte der moder-

nen Genetik ... 

(2) Erfolgreicher ist man dann schon, wenn man „jemanden etwas aus 

den Rippen leiert“, soll volkstümlich heißen, dass man erfolgreich etwas 

geschnorrt, d. h. erbettelt hat, bzw. überhaupt irgendetwas ergattert hat, 

was der andere eigentlich nicht hergeben wollte – egal, ob man es bezahlt 

oder nicht. 

(3) Bei christlichen Begräbnissen zeigen die Pastoren/innen und Priester 

immer wieder, was sie von der Bibel halten, denn statt hinsichtlich der 

verstorbenen Frau am offenen Grab bibelgerecht zu trösten: „Aus Rippe 

bist du gemacht, zur Rippe sollst du wieder werden“, weichen sie (feige, 

um sich nicht der Lächerlichkeit preiszugeben) auf die männliche Erde 

aus ( Erde,  Dreck). 

Rose(nkranz): „Rote Rosen, rote Lippen, roter Wein!“ Ein Lied der Le-

benslust und der Lebensfreude. Ist also auch der Rosenkranz ein beson-

ders lebensfröhliches Kränzchen? Nein, mitnichten. 

Aus China kam die Rose über Indien nach Ägypten, und dann zu den 

Juden, Griechen und Römern. In Griechenland war sie der Aphrodite 

geweiht, dann dem Eros: Als Königin der Blumen, Sinnbild der Liebe, 

der Freude und ihrer Vergänglichkeit, Schmuck der Liebenden, der Fest-

tafeln und der Gräber.  



 97 

 

Dem Christentum aber ist sinnliche Lebensfreude so fremd, wie einem 

traditionellen Eskimo die Zentralheizung. Die Rose wurde prompt inter-

pretiert als Sinnbild des  Blutes Christi sowie des Märtyrertums und der 

Verschwiegenheit seiner heimlichen Bekenner. Bald darauf wurde sie 

auch als Sinnbild der Maria (mystische Rose) verwendet, allerdings ohne 

Darstellung der Staubfäden ( Empfängnis, unbefleckt). In den Kelch-

blättern kann man das Pentagramm (das Zeichen des Geheimnisses) er-

blicken und so zieren auch Rosen den Beichtstuhl (der allerdings nicht 

wegen dieses Geheimnisses gebaut wurde, sondern um die sexuellen 

Übergriffe der Priester auf die vor ihnen kniende weiblichen Beichtenden 

zu beenden). 

Sei’s drum, die Lebenslust hat sich nicht um die religiöse Mystik und 

Entsinnlichung geschert und so sind die roten Rosen weiterhin die Blu-

men des Begehrens, der Liebe und der Fruchtbarkeit. 

rot: im Christentum immer die Farbe des  Blutes des Jesus Christus 

( Kreuzigung). Egal ob es die Weihnachtskerzen sind oder die Kleid-

chen der Bischöfe und Kardinäle, immer bezieht es sich auf den  Kanni-

balismus des in Blut getauchten bzw. geopferten Heilandes. So sind die 

katholischen Bischöfe und Kardinäle sozusagen mit dem Blute Christi 

übergossen. Eigentlich eine sehr richtige Symbolik dafür, wer das Opfer 

ist und wer die Täter sind. 

P. S. Wem die Symbolik zu eindeutig (und unappetitlich) auf den da-

hinter stehenden rituellen  Kannibalismus verweist, kann ja auf die 

„Tränen Christi“ ausweichen: Lacrima Christi heißt ein bekannter italie-

nischer Rotwein. 

S 

Sack und Asche: „In Sack und Asche gehen“: Buße tun, etwas aufrich-

tig bereuen. Die Wendung bezieht sich auf das Reueverhalten des Königs 

von Ninive. Nachdem er die Nachricht vernommen hatte, dass der All-

mächtige beabsichtigte, die ach so sündhafte Stadt zu zerstören, „stand er 

von seinem Thron auf, legte seinen Königsmantel ab, hüllte sich in ein 

Bußgewand und setzte sich in die Asche“ (Jona 3, 6). Dies (neben vielen 

anderen Reueaktionen der Menschen, sowie der Tiere!) besänftigte den 

HERRN so sehr, dass er davon absah, in Ninive zu wiederholen, was er 



98  

schon den Städten  Sodom und Gomorra hatte angedeihen lassen: die 

totale Vernichtung.  

Sakra! [zu Sakrament]: süddeutsch für  Verdammt! 

Salzsäule: „Zur Salzsäule erstarren“: vor Schreck und Entsetzen un-

beweglich dastehen. Die Wendung bezieht sich auf Vers 19, 26 des 

1. Buches Mose. Dort wird geschildert, dass Lots Weib zur Salzsäule er-

starrte, als sie sich auf der Flucht vor Gottes Vernichtungsaktion nach der 

brennenden Stadt Sodom umschaute. 

Sand: Da Sand in der Region, in der die Bibel entstand, allgegenwärtig 

ist, ist es kein Wunder, dass es sowohl im Alten wie auch im Neuen Tes-

tament einige Sprachbilder gibt, die wortwörtlich „auf Sand gebaut sind“.  

(1) „Wie Sand am Meer“: im Überfluss vorhanden. Der Vergleich findet 

sich an mehreren Stellen der Bibel. Beispielsweise im 1. Buch Mose, 

Vers 41, 49. Dort heißt es, hat der kluge Josef, der dank eines (heute 

strafbaren) Insidertipps durch den Allmächtigen wusste, dass auf die 

sieben Jahre des Überflusses sieben Jahre der Hungersnot folgen werden, 

Getreide gespeichert „wie Sand am Meer, bis man aufhören musste, es zu 

messen, weil man es nicht mehr messen konnte“. Als dann die (verspro-

chene) Hungersnot eintraf, öffnete Josef alle Speicher und „verkaufte 

Getreide an die Ägypter“. Mehr noch: „Auch alle Welt kam nach Ägyp-

ten, um bei Josef Getreide zu kaufen, denn der Hunger wurde immer 

drückender auf der ganzen Erde.“ – Vermutlich ein sehr einträgliches 

Geschäft für Gottes eifrigen Juniorpartner. 

(2) „auf Sand bauen“: sich auf etwas höchst Unsicheres einlassen, das 

aller Wahrscheinlichkeit nach zum Scheitern verurteilt ist. Da Sand kein 

stabiler Baugrund ist, scheint es dumm zu sein, „sein Haus auf Sand zu 

bauen“. Noch dümmer ist es allerdings, der Behauptung zu folgen: „Wer 

diese, meine Rede hört und tut sie, der gleicht einem klugen Mann, der 

sein Haus auf den Felsen baute. ... Und wer diese Rede hört und tut sie 

nicht, der ist einem törichten Manne gleich, der sein Haus auf dem Sand 

baute.“ (Mt 7, 24-26; Ende der so genannten „Bergpredigt“)  

Der ganze Passus spricht dafür, dass der Autor dieser Metapher, die 

der Figur Jesus zugeschrieben wurde, kein Bautischler, sondern Möbel-

tischler war, der keine Ahnung vom Häuser bauen und Fundament setzen 

hatte. Entsprechende handwerkliche Fähigkeiten vorausgesetzt, ist es 

technisch sehr wohl möglich, stabil auf Sand zu bauen.  



 99 

 

Sei’s drum: Martin Luther wollte sich, was die Fundamente des Glau-

bens betrifft, auf keinerlei Experimente einlassen und wähnte sich sicher-

lich auf der richtigen glaubensbautechnischen Seite, als er schrieb: „Eine 

feste Burg ist unser Gott“. Im Zuge der bautechnischen Erneuerungen der 

letzten Jahrhunderte hat sich für die dahinter stehende Geisteshaltung die 

weit treffendere modernere Kurzform „Betonkopf“ eingebürgert. 

Santa Lucia: „Sa-han-ta-ha Lu-hu-ci-i-a“ schmettern die (oft über-

gewichtigen) Tenöre dieser Welt und begeistern damit die Massen. Die 

Älteren kennen noch das reichlich schmalzige Lied („O Du mein 

Neapel“), das Vico Torriani 1956 in dem Film Santa Lucia sang. Es 

wurde in Deutschland zum Inbegriff eines beschwingten, fröhlich-sonni-

gen und weinseligen Italiens. Ebenso Hotels, eine Karibikinsel, ein Berg, 

Städte, ein Ausflugsdampfer ... alles bezieht sich auf eine emphatisch 

besungene heilige Lucia. Ihre Legende: Sie war eine Römerin, die zur 

Zeit der Christenverfolgungen unter Diokletian lebte, eine Erscheinung 

der Heiligen Agathe hatte und sich daraufhin taufen ließ. Sie brachte den 

Christen in den Katakomben das Essen. Damit sie dabei beide Hände zum 

Tragen frei hatte, soll sie einen Ring mit brennenden Kerzen auf dem 

Kopf getragen haben. Als Christin denunziert, sollte sie von Ochsen zu 

Tode geschleift werden, doch die Tiere weigerten sich, auch nur einen 

Schritt zu gehen. Daraufhin wurde sie erstochen. In Italien ist Lucia (auch 

außerhalb der Tenorfangemeinde) eine sehr beliebte Heilige. Ihr katholi-

scher Gedächtnistag ist der 13. Dezember. 

In Schweden wurde während der Christianisierung auf die germani-

sche Lichtmagie (zur Vertreibung dunkler Geister) dem 13. Dezember die 

Lussibrud („Lucie-Braut“) aufgesattelt. Ein weiß gekleidetes Mädchen 

mit einem Kranz brennender Kerzen auf dem Kopf weckt nachts die 

Schlafenden und bringt ihnen Gebäck. Da werden sich die aufgeweckten 

jungen Männer aber gefreut haben – über das Gebäck. 

Saulus: „Aus einem Saulus wurde ein Paulus“: aus dem Bekämpfer 

einer Ansicht zu ihrem Verteidiger werden; seine Meinung völlig ändern. 

Aus dem Juden und Christenverfolger Saulus wurde auf seiner Reise nach 

Damaskus der christliche Apostel Paulus – der alles, was dem mystischen 

Christus an Positivem zugesprochen werden könnte, wieder gestrichen hat 

( Schuppen): 



100  

Schaf: „Das schwarze Schaf sein“: Von einem Personenkreis, dem man 

angehört, als ‘Abweichler’ geringschätzig bewertet werden. „Ich will 

heute durch alle deine Herden gehen und aussondern alle gefleckten und 

bunten Schafe und alle schwarzen Schafe [...].“ (1. Mose 30, 32)  

Scham (1) wird im allgemeinen Sprachgebrauch der gesamte Genital-

bereich und Teile davon („Schamhaare“, „Schamlippen“) benannt. Auch 

das „sich schämen“ fasst sehr treffend das negative und zutiefst inhumane 

christliche Verständnis von  Sexualität in Worte. 

(2) Schamgefühl, auch Beschämung oder „Schande“, ist die erfolgreiche 

emotionale Verankerung von gesellschaftlichen Tabuthemen, über die 

„man nicht spricht“. 

Schamhaft ist jedes (zwanghafte) Verbergen von körperlichem Interesse 

oder Lust, will heißen, man darf seine  Scham(haare) nicht zeigen, was 

heißt, man darf nicht  nackt sein. Umgangssprachliches Synonym: ver-

klemmt sein. 

Scheinheiliger: ein Mensch, der nach Außen vorgibt, besser zu sein, als 

er in Wirklichkeit ist. Allerdings ist diese Bezeichnung insofern proble-

matisch, da viele Heilige für ihre Umwelt wohl weit erträglicher gewesen 

wären, wenn sie bloß Scheinheilige gewesen wären. 

Schnürchen: „Es läuft wie am Schnürchen“: Etwas funktioniert rei-

bungslos, ohne Schwierigkeiten oder Unterbrechungen. Die Wendung 

bezieht sich wahrscheinlich auf das Beten des Rosenkranzes, wo sich 

ohne jegliche Unterbrechung ein monotones Gebet an das andere reiht. 

Geübte Rosenkranzbeter erkennt man daran, dass sie zwischen den Ge-

beten nicht einmal Luft zu holen ( Paternoster). 

schreiben: „Es steht geschrieben…“: Etwas ist unbedingt wahr und für 

jeden verbindlich. Die Redewendung bezieht sich auf die jüdisch-christli-

che wie islamische Gleichsetzung des geschriebenen „Wort Gottes“ – auf 

den beiden Gesetzestafeln, in der „Heiligen Schrift“, dem Koran – mit der 

beanspruchten allumfassenden Wahrheit („Buch-Religionen“). Typisch 

für eine Zeit, in der nur wenige (z.  B. Mönche) schreiben konnten. 

Da mittlerweile aber auch geschrieben steht, dass das Wort Gottes 

nicht unbedingt der  Wahrheit entspricht, müssen sich die Apologeten 

des Glaubens wohl eine bessere Begründung für die Überlegenheit ihrer 

Weltanschauung einfallen lassen.  



 101 

 

Schulden: „Mehr Schulden als Haare auf dem Kopf haben“: hoff-

nungslos überschuldet sein. Die Redewendung geht zurück auf Psalm 40 

des Alten Testamentes. In Vers 13 klagt König David darüber, dass die 

Zahl seiner Sünden die Anzahl seiner Haare übersteige. Ob David sich 

auf diese Weise bei Gott über eine heraufziehende Glatzenbildung 

( Glatze) beschweren wollte, wissen wir nicht. Fest steht jedoch, dass in 

der noch gebräuchlichen Redewendung das Wort „Sünden“ durch „Schul-

den“ ersetzt wurde. Wahrscheinlich, weil die schlimmsten Sünden im 

Kapitalismus rein ökonomischer Natur sind. 

Schuppen: „Es fällt mir wie Schuppen von den Augen“: Ich sehe plötz-

lich klar, worum es geht. Aus der biblischen Bekehrung des  Saulus: 

Erst wird der Saulus drei Tage mit Blindheit belegt. „Und alsbald fiel es 

von seinen Augen wie Schuppen, und er ward wieder sehend und stand 

auf, ließ sich taufen [...]“ (Apg 9, 18-19) Dieses Sprichwort gilt natürlich 

nicht für ‘Heiden’, denn die haben sich nicht taufen lassen. 

Schutzheilige: Im Katholizismus angerufene, beschworene oder mit gu-

ten Gaben bestochene Tote (zusätzlich zu den Vierzehn Nothelfern), um 

Krankheiten, Schäden, Gefahren abzuwenden ( Magie). Schutzhelfer 

gibt es für alles und jedes. Eine kleine Auswahl würde bereits mehrere 

Seiten füllen, denn es gibt Schutzheilige gegen Armut, Augenleiden, 

Besessenheit, Blasenleiden, Blattern, Blitzschlag, Blutungen, Bruch-

leiden, Brustkrebs, Diebstahl bis hin zu Trunkenheit, Viehseuchen, Ver-

letzungen, Wohnungsnot und Zahnschmerzen. Da die Magie des Schutz-

heiligenzaubers nur für Katholiken wirksam wird – auch wenn die Evan-

gelischen oder Esoteriker sich schon mal von katholischen Schutzengeln 

aushelfen lassen –, müssten die Krankenkassen die Beiträge für ihre ka-

tholischen Kassenmitglieder eigentlich erheblich senken können, da auf-

grund dieser vielen Schutzheiligen die gläubigen Katholiken deutlich 

weniger krank sind als Evangelische oder Atheisten. Oder etwa nicht? 

Schwalbe: Das Symboltier der  Maria. Die Schwalben kommen um 

Mariä Verkündigung (25. März) wieder zurück nach Deutschland und um 

Maria Geburt (8. September) verlassen sie Deutschland wieder, um nach 

Süden zu fliegen. Wer auch immer einen Sinn darin sehen mag, zum 

christlichen Symboltier taugt die Schwalbe allemal. 

Schwangerschaftsprognosen: Sollte Ihnen nächtens oder auch am Tag 

ein Engel erscheinen (es handelt sich dann um Gabriel oder Gott selber) 



102  

und Ihnen ankündigen, dass sie ein Kind bekommen, bedanken Sie sich 

und sagen Sie ihm freundlich, dass Sie darauf verzichten und er sich ge-

fälligst eine andere Frau als Sklavin suchen soll. 

Falls der Engel dafür eine Begründung möchte, dann sagen Sie ihm 

bitte: Zum einem will der HERR nur selber mal wieder mit einer Frau ins 

Bett, sei es als Gottvater (wie bei der unfruchtbaren neunzigjährigen Sara, 

Abrahams Frau [1 Mose 21, 1], und wie bei der ebenfalls unfruchtbaren 

und betagten Elisabeth, Ehefrau des Zacharias [Lk 1, 11-25]), oder in 

seiner anderen Gleich-drei-stigkeit als Heiliger Geist (wie bei Maria, der 

jungfräulichen Verlobten des Josef [Lk 1, 26-56]). 

Gott als Samenspender könnte man ja vielleicht noch hinnehmen (fünf 

bis zehn Prozent aller Kinder sind sowieso nicht vom Ehemann), aber die 

Angelegenheit hat einen bösen Haken: Es werden zwar immer Knaben 

geboren (Isaak, Johannes, Jesus), aber die werden mit spätestens Mitte 

dreißig getötet. Den jungen Isaak sollte sein Vater Abraham schon im 

Kindesalter schlachten, was nur in letzter Sekunde, Abraham hatte sein 

Messer bereits scharf geschliffen, noch vermieden wurde. Dem Johannes 

wurde der Kopf abgeschnitten und Jesus wurde am Kreuz hingerichtet. 

Wenn er seine Kinder sowieso töten will, dann soll er als Austragungsort 

dafür doch wirklich wieder in die Wüste gehen… 

Schwanz: Wenn manche Frauen manchen Männern vorwerfen, sie seien 

„schwanzgesteuert“, dann sind sie (die Frauen) ganz auf Gottes Seite, 

denn „der HERR wird dich zum Kopf machen und nicht zum Schwanz, 

und du wirst immer aufwärts steigen und nicht hinunter sinken, weil du 

gehorsam bist den Geboten des HERRN, deines Gottes“ (5 Mose 28, 13). 

( Sexualität) Ob die begrenzte Erektionsfähigkeit des Mannes damit 

auch göttliche Vorsehung ist? ( Glatze) 

Schweine und Säue: „Die Perlen nicht vor die Säue werfen“: Man soll 

etwas Wertvolles nicht jenen geben, die es nicht zu schätzen wissen. Die 

Redewendung geht zurück auf Mt 7, 6. Der Ausspruch hatte ursprünglich 

eine provokant politische Bedeutung, denn mit „Perle“ war die jüdische 

„Thoraweisheit“ gemeint, mit „Säuen“ (oder Schweinen) die verhassten 

römischen Besatzer, die das für Juden unreine und daher verbotene 

Schweinefleisch konsumierten. Der historische Jesus (sofern es eine sol-

che Person gab) war also (im scharfen Gegensatz zu seinem späteren, 

selbst ernannten Apostel Paulus) davon überzeugt, dass Nichtjuden nie-

mals missioniert werden dürften (was die Entwicklung des Christentums 

zur Weltreligion von Grund auf verhindert hätte.) Wie sehr Jesus als pa-



 103 

 

triotischer Jude und erklärter Römerfeind dachte, zeigt insbesondere jene 

Stelle, die Generationen von naiv gläubigen Tierfreunden in arge Be-

drängnis brachte: Der Evangelist Markus beschreibt in den Versen 5, 1-20, 

wie Jesus einen besessenen Mann heilt, indem er die Dämonen, von de-

nen der Ärmste befallen war, in zweitausend Schweine fahren lässt, die 

daraufhin den Abhang hinunterstürzen und im See ertrinken. Auch hier 

wurde der Begriff „Schwein“ als Synonym für „Römer“ gebraucht. Tier-

schützer können also beruhigt sein, dass Jesus sich nicht an harmlosen 

Schweinen ausließ. Christen jedoch sollten sich gut überlegen, ob sie sich 

gläubig auf einen Mann beziehen möchten, der ausschließlich die Mit-

glieder der eigenen Volks- und Glaubensgruppe als echte Menschen 

wahrnahm. 

Schweiß: (1) „Im Schweiße meines Angesichts“: unter größter Anstren-

gung. Die Wendung geht zurück auf 1 Mose 3, 19: „Im Schweiße deines 

Angesichts sollst du dein Brot essen.“ Der Schweiß ist also ein signifi-

kantes Erkennungszeichen unserer ‘Vertreibung aus dem Paradies’. (Die 

Deodorant-Industrie wusste aus dieser göttlichen Strafe trefflich Kapital 

zu schlagen.) Der Schweiß symbolisiert die Körperlichkeit der Sexualität 

und gilt einem Christen mit  „Kultur(beutel)“ als widerlich, ‘heidnisch’. 

(2) Entsprechend heißt es „Der schwitzt wie eine Sau!“ = wie ein heidni-

scher Römer. Was sagt uns dann aber die Tatsache, dass Asiaten weit 

weniger schwitzen als die Europäer, Afrikaner oder Amerikaner? Sind am 

Ende vielleicht die Asiaten das von Gott „auserwählte Volk“? Wenn ja, 

warum scheren sie sich dann so wenig um seine Gebote? 

(3) Die Redewendung „Blut und Wasser schwitzen“ beschreibt eine 

besonders peinigende (= schmerzende) Situation, z.  B. eine Prüfung, vor 

der man eine  Heidenangst hat und völlig verunsichert ist, voller exis-

tenzieller Angst, zu versagen. Bezug ist die Beschreibung der Kreuzigung 

(Joh 19, 34), bei der die Kriegsknechte dem verstorbenen Jesus die Kör-

perseite aufschlitzen, „und alsbald ging Blut und Wasser heraus“. Der 

lebendige Leidensdruck, der dagegen umgangssprachlich beschrieben 

wird, bezieht sich entsprechend auf die bildlichen Darstellungen dieser 

Szene, in denen der Gekreuzigte noch als lebend angenommen wird. 

Schwert: (1) „Ein zweischneidiges Schwert“: etwas hat neben Vorteilen 

auch Nachteile. Dieses Sprachbild, das sowohl im Alten als auch im 

Neuen Testament auftaucht (beispielsweise im Brief an die Hebräer 4, 

12), klingt im ersten Moment einleuchtend, ist aber bei genauerer Be-



104  

trachtung ein Pleonasmus wie der berühmte „weiße Schimmel“, denn 

jedes Schwert ist zweischneidig. Hätte es nur eine Schneidfläche, han-

delte es sich nicht um ein Schwert, sondern um ein Messer. 

(2) „Schwerter zu Pflugscharen“  Frieden 

schwul: „Ich bin schwul – und das ist auch gut so!“: Sympathisch, aber 

leider falsch, Herr Wowereit! Denn Gott, der Inbegriff alles Guten, sieht 

die Sache vollkommen anders! ( Gute, das;  Homosexualität) 

Seele: Entsprechend der Idee einer Trennung von Körper und  Seele hat 

dieser dualistische Unsinn auch in die Umgangssprache Eingang gefun-

den. 

(1) Mit Seelenverkäufer ist kein Kaufmann oder Händler gemeint, son-

dern ein derart heruntergekommenes Schiff, dass man sich wundert, dass 

der ‘Kahn’ überhaupt auf dem Wasser schwimmt und noch nicht unter-

gegangen ist. Hintergrund dieser Bezeichnung ist eine bis ins 17. Jahr-

hundert zurückreichende Seemannsage, die davon berichtet, dass ein 

holländischer Seemann van Straaten ‘seine Seele verkauft’ habe und 

wegen seiner Gottlosigkeit verdammt ist, auf dem Meer umherzuirren, 

ohne je einen Hafen zu erreichen. Das Schiff ist auf seinen Irrfahrten 

durch Stürme und Wogen derart kaputt, dass es eigentlich sinken müsste, 

kann aber nicht untergehen. Dieses Motiv des „Fliegenden Holländers“ 

wurde von (dem jüdischen Dichter) Heinrich Heine dann poetisch in der 

Weise ergänzt, dass nur eine liebende Frau den Kapitän ‘erlösen’ kann – 

eine Geschichte, die dann (der Antisemit) Richard Wagner seiner gleich-

namigen Oper zugrunde gelegt hat. 

(2) Ein Seelchen ist – in der Unentschlossenheit, ob die Seele nun der 

Gottesteil in einem Menschen sein soll oder ob damit der Sitz des Emp-

findens gemeint ist –, die ironisch-abwertende Bezeichnung einer naiv-

emotionalen jungen Frau. 

Segen (1) leitet sich vom lateinischen signare ab („mit einem Zeichen 

versehen“), und meint damit im Kirchenlatein ein bestimmtes Zeichen: 

das Kreuzzeichen. Das heißt, wer etwas segnet, bezeichnet es mit einem 

Kreuz (oder setzt es als Abwehrzauber gegen z.  B. Vampire ein). Das 

kann allerdings auch im Sinne von ‘brandmarken’ verstanden werden. 

(2) Die christlichen Priester und Pastoren spenden den Gläubigen (ihren 

„Kindern“) ihren Segen, der Pontifex Maximus spendet ihn freundlicher-

weise der Stadt und der ganzen Welt („urbi et orbi“). ( Haussegen) In 



 105 

 

magischer Absicht soll dadurch wohl eine Übertragung ‘numinoser’ 

Kräfte stattfinden. 

(3) Der Volksglaube scheint dieser christlichen Magie jedoch nicht zu 

trauen, schließlich heißt es: „Da haben wir den Segen!“ (auch versteck-

ter: „... den Salat“) – und das bedeutet, dass ein Unglück geschehen ist. 

(4) „Sich regen, bringt Segen“ ist / war einer der typischen Haussegen-

Sprüche, die als gestickte Tücher in den deutschen Küchen hingen. Das 

hat die gleiche Logik wie: „Hilf dir selbst, dann hilft dir Gott!“ Im sexu-

ellen Bereich meint „Sich regen, bringt Segen“ aber nicht ‘selber tun’ – 

„Gott bewahre“ keine  Onanie! –, sondern die Bewegungen beim amts-

kirchlich genehmigten Geschlechtsverkehr, aus dem ja ausschließlich der 

von der Kirche gewünschte Kindersegen entsteht ( Orgelpfeifen). 

(5) Eine schwangere Frau ist allerdings nur dann in „gesegneten Umstän-

den“, wenn sie sich im „heiligen Stand der Ehe“ befindet. Nichteheliche 

Schwangerschaften wurden bis in die Neuzeit nur im ländlichen Raum 

toleriert als Beweis der Fruchtbarkeit, und geheiratet wurde nach der 

Geburt des „Stammhalters“. 

(6) „Der Beschluss ist vom Vorstand einstimmig abgesegnet worden“, 

sagte der stellvertretende IG-Metall Vorsitzende im Jahre 2003 zu seiner 

Verteidigung nach dem misslungenen Metaller-Streik in den neuen Bun-

desländern. Hatte der Beschluss damit höhere Weihen bekommen, war 

sakrosankt (d. h. heilig-heilig) und dadurch richtig geworden und durfte 

nicht mehr kritisiert werden? 

Selbstbeweihräucherung ist die „Anmaßung“, sich selber gut zu finden 

und es nicht dem dafür vorgesehen „heiligen Personal“ der Priester zu 

überlassen, mit ihrem Weihrauch herumzustänkern und damit alles für 

gereinigt und damit gut zu erklären. 

Selig wie Seligkeit verweisen auf einen Zustand, den nur die allein selig 

machende katholische Kirche einem Menschen zuweisen kann (Selig-

sprechung). In der Abstufung Mensch – Christ – Seliger – Heiliger ist es 

immerhin die zweithöchste Stufe. Gott habe ihn selig, wünscht man sich 

christlich als Trost für einen Verstorbenen, was wahrscheinlich verkürzt 

ist aus: Gott sei seiner armen Seele gnädig.  

So wie ‘selig sein’ auch als  ‘glücklich sein’ paraphrasiert wird, gibt 

es die Glückseligkeit und auch die Habseligkeiten, ein Wort, dass im 

Herbst 2004 (vom Deutschen Sprachrat und dem Goethe-Institut) zum 



106  

„schönsten deutschen Wort gewählt wurde“, denn das Wort „bezeichne in 

einem freundlich-mitleidigen Unterton die Besitztümer etwa eines Kindes 

oder eines Obdachlosen. Lexikalisch verbinde das Wort zwei Bereiche 

des Lebens: den irdischen Besitz und die im irdischen Leben unerreich-

bare Seligkeit.“ (www.das-schoenste-deutsche-wort.de) Abgesehen von 

dem Unsinn, dass ein menschliches Leben derartige zwei Bereiche habe, 

machen andere Begriffe deutlich, wie man diese christliche Seligkeit 

erreichen kann: entweder weinselig, wenn man betrunken rührselige 

Geschichten erzählt, oder wenn man ein armseliges Leben geführt hat, 

mühselig seinen Lebensunterhalt verdiente, trübselig wurde, weil immer 

feindselig von seiner Umwelt betrachtet – bekam man doch von red-

seligen Priestern das Himmelreich versprochen. 

Silvester: Der Gedenktag des Papstes (und Heiligen) Silvester I., der Tag 

vor  Neujahr. Der Mensch spielt allerdings für die katholische Kirche 

nicht als Person eine Rolle, sondern steht für die Tatsache, dass 313 – ein 

Jahr vor seinem Amtsantritt – das Christentum anerkannt, d. h. geduldet, 

worden war und er den Kaiser Konstantin heilte, bekehrte, taufte – was 

zwar alles gelogen ist, aber die „Konstantinische Schenkung“ legitimierte: 

eine gefälschte Urkunde, die dem Papst angeblich die Macht über Rom 

wie das ganze Abendland übertrug und ihm das Tragen der kaiserlichen 

Insignien erlaubte. 

Also, ein fröhliches Silvesterfest. Und denken Sie daran, zu Ehren und 

in Nachfolge dieses Heiligen ist an Silvester alles erlaubt, auch Betrügen 

und danach kräftig Lügen. 

Sintflut: (1) Wenn Reporter aus Katastrophengebieten von „sintflut-

artigen Regenfällen“ berichten, so übertreiben sie – wie so häufig – maß-

los, denn die biblische Sintflut war eine beispiellose göttliche Massen-

vernichtungsaktion, die bei weitem alles in den Schatten stellt, was Hitler, 

Mao und Co. jemals an Verbrechen gegen Mensch und Natur begangen 

haben. Sie ist ein speziesübergreifender Genozid, der bis auf Noahs Fa-

milie sowie ein Pärchen jeder Tierart alles ausrottete, was auf Erden lebte. 

Glaubt man der Bibel, sind Abermillionen Menschen, auch Kleinkinder 

und Alte, qualvoll in den Fluten ertrunken. Nicht besser erging es den 

Eichhörnchen, Pferden, Meerschweinchen, Schimpansen oder Käfern. 

Allein die Fische werden wohl die plötzliche Ausbreitung ihres Öko-

systems schadlos überstanden haben. 

Am Ende schloss der „liebe Gott“ wieder Frieden mit seiner missrate-

nen Schöpfung, ja, er spendete sogar großzügigerweise einen Regenbogen 



 107 

 

als sichtbares Zeichen des neuen Bundes, der ähnliche globale Vernich-

tungsaktionen für die weitere Zukunft ausschließen sollte. Ende gut, alles 

gut? Wohl kaum. Allein durch die „Operation Sintflut“ hat sich der 

Juden-Christen-Muslim-Gott weit unter das ethische Niveau jedes nur 

erdenklichen, massenmordenden Schwerverbrechers gestellt. Insofern ist 

die Tatsache, dass die Geschichte von Noah auch heute noch in nahezu 

jedem Kindergarten, jeder Grundschule kritiklos gelehrt wird, ein ethi-

scher Skandal, der seinesgleichen sucht. 

(2) „Nach mir die Sintflut!“ Ein Sprichwort, das genau den menschen-

verachtenden Zynismus ausdrückt, der bereits in der Bibel beschrieben 

wird. 

Sodom und Gomorra: „Das sind ja Verhältnisse wie in Sodom und 

Gomorra!“: Zustand höchster Verderbtheit und Unmoral. Die beiden 

Städte Sodom und Gomorra wurden vom eifersüchtigen HERRN in 

Schutt und Asche gelegt, weil sie „gottlos“ gewesen sind: „Es ist ein 

großes Geschrei über Sodom und Gomorra, dass ihre Sünden sehr schwer 

sind.“ (1 Mose 18, 20). Was hatten die Bewohner der Städte verbrochen, 

dass „der Herr auf Sodom und Gomorra Schwefel und Feuer regnen“ ließ, 

dass er „von Grund auf jene Städte und die ganze Gegend, auch alle Ein-

wohner der Städte und alles, was auf den Feldern wuchs“, vernichtete? 

Die Bibel deutet die vermeintlich schweren Sünden nur an. Im Zentrum 

der göttlichen Anklage stehen aber wohl homosexuelle Praktiken, worauf 

vor allem 1 Mose 19, 5 hindeutet: „Sie riefen nach Lot und fragten ihn: 

Wo sind die Männer, die heute Abend zu dir gekommen sind? Heraus mit 

ihnen, wir wollen mit ihnen verkehren.“ ( Sodomie) 

Sonnabend ist in allen Stammlanden der Reformation, also die Elbe 

entlang von Schleswig-Holstein bis Sachsen, ein anderer Wochentag als 

der Samstag in Süddeutschland. Mit dem Sonn(tag)-Abend wurde der 

hebräische Sabbat (Ruhetag) aufgespalten. Hieß es lateinisch noch saba-

tum, wurde im Süden daraus (mhd.) sameztac (= Samstag), im Norden 

aber (mhd.) sunabent (= Sonnabend = Abend des Sonntags). Diese Inter-

pretation folgt dem 3. Buch Mose (23, 32), dass der Tag schon am (Vor-) 

Abend beginnt: „...  sollt ihr diesen Ruhetag halten, vom Abend an bis 

wieder zum Abend.“ Daher ist in Deutschland der Beginn des christlichen 

 Weihnachten sozusagen am Abend des Tages davor, am sog. „Heiligen 

Abend“. In diesem Sinn müsste bei den Evangelischen eigentlich der 



108  

normale Tag so gegen achtzehn Uhr am Abend beginnen und nicht erst 

um Mitternacht … Wieder ein Sieg des Katholizismus? 

Sonntag ist der Tag mit der christlichen Sonntagsruhe, denn damit man 

in die Kirche gehen kann, darf am Sonntag nicht gearbeitet werden – es 

ist der „Tag der Herrn“ – fragt sich nur, wer damit gemeint ist. Angeblich 

streng biblisch: „Da sollst du keine Arbeit tun. […] Denn in sechs Tagen 

hat der HERR Himmel und Erde gemacht und das Meer und alles was 

darinnen ist, und ruhte am siebenten Tage. Darum segnete der HERR den 

Sabbattag und heiligte ihn.“ (2 Mose, 20, 10-11). Nun ist der geheiligte 

 siebte Tag, der (jüdische) Sabbat, aber der Freitag. Später dann, in Rom 

zur Staatsreligion geworden, wurde dem Christentum mit dem Mithras-

kult der Sonntag kulturell aufgepfropft („Sol invictus“, „der unbesiegbare 

Sonnengott“).  

Nebenbei: Wenn der Ratsvorsitzende der EKD, Bischof Huber, von 

der „Heiligung des Sonntags als des Tages der Auferstehung Christi“ 

spricht, dann fragt man sich, welche Bibel er gelesen hat, denn in den uns 

zugänglichen Ausgaben ist diese Auferstehung auf den Tag nach dem 

Sabbat datiert: „An dem ersten Tage der Woche […]“ (Joh 20, 1), „Aber 

am ersten Tag der Woche sehr früh […]“ (Lk 24, 1), „Und da der Sabbat 

vergangen war […] Und sie kamen zum Grabe am ersten Tage der Wo-

che …“ (Mk, 16, 1-2), sowie „Als aber der Sabbat um war und der erste 

Tag der Woche anbrach …“ (Mt 28, 1). Und der Tag nach dem Sabbat ist 

der Sonnabend / Samstag oder nach unserer Wochenzählung der Montag. 

Sophie, die kalte: bezeichnet nicht eine frigide (lat. frigida = kalt) Frau, 

sondern den 15. Mai, der in Süddeutschland als vierter Tag zu den drei 

 Eisheiligen gezählt wird und im katholischen Kalender der Gedächt-

nistag der heiligen Sophia ist. 

Spielhölle: Nicht das lichthelle, vom Staat kontrollierte (und abkassierte) 

Spielcasino (mit Krawattenzwang) ist damit gemeint, sondern das ver-

rauchte, stinkende Hinterzimmer im Bordell, in dem die leicht bekleideten 

(d. h. halbnackten) anwesenden Huren kreischten, wenn einer der ver-

schwitzten und unrasierten Männer, der lässig einen schwarzgebrannten 

Whiskey runterkippte, seinen Stich machte. Inbegriff dessen, wonach der 

Spießer seine Sehnsucht hatte (für das Spielcasino fehlte ihm nicht nur 

das Geld, sondern auch das Benehmen), sich aber nicht zu leben traute – 

was verboten ist, das macht manche richtig ‘scharf’. 



 109 

 

Splitter: „den Splitter im fremden Auge, aber nicht den Balken im eige-

nen Auge sehen“: kleine Fehler anderer scharf kritisieren, aber die eige-

nen großen Fehler nicht wahrhaben wollen. Bemerkenswertes Wort (Mt 

7, 3), von dem man wünschte, dass es Jesus auch auf sich selber ange-

wendet hätte. Auf jeden Fall sollte es auch heute noch Beachtung finden – 

gleich, in welchem weltanschaulichen Lager man sich zuhause fühlt.  

Spreu: „Die Spreu vom Weizen trennen“ d. h. das Wertvolle vom Wert-

losen trennen. Die Wendung geht auf Vers 3, 12 des Evangeliums nach 

Matthäus zurück. Johannes der Täufer prophezeit an dieser Stelle die 

rigorose Selektionspolitik des kommenden Messias: „... er wird die 

Spreu vom Weizen trennen und den Weizen in seine Scheune bringen; die 

Spreu aber wird er in nie verlöschendem Feuer verbrennen“ ( Hölle; 

 Öfen). 

Stein: „Der Stein des Anstoßes“: Der Anlass für einen Streit. „Er wird ein 

Fallstrick sein und ein Stein des Anstoßes und ein Fels des Ärgernisses  ...“ 

(Jes 8, 14). Typische Erfahrungen von Beduinen, denen es ein Ärgernis 

war, wenn ihr Kamel über Steine oder Felsen dahin stolperte und sich 

womöglich verletzte. 

Sterne / Sternenbilder:  Astrologie;  Wissen 

Steuerbefreiung der Kirchen ist keine moderne Erfindung. Bereits 313 

erließ Kaiser Konstantin ein Toleranzedikt zugunsten der Christen und als 

erste weitere Maßnahme wurden die christlichen Priester 315 von der 

Steuer befreit. Nun könnte man beinahe unterstellen, dass den christlichen 

Priestern nur deshalb etwas an der Tolerierung ihrer Religion lag, weil es 

ein so gutes Steuersparmodell war, aber das wäre natürlich unverschämt, 

oder etwa nicht? 

Straßennamen: In der gleichen Gebräuchlichkeit wie  Namen und 

 Redensarten benutzen wir täglich zu unserer Orientierung Straßen-

namen, die häufig etwas bezeichnen, was es gar nicht mehr gibt. Warum 

gibt es eine Klosterallee, wenn es erstens gar kein Kloster an dieser Allee 

gibt und zweitens diese Straße keine Allee ist? Weil es die Erinnerung an 

etwas ist, was es historisch dort einmal tatsächlich gab. Warum gibt es 

dann aber keine Kaiser-Wilhelm- oder Adolf-Hitler-Plätze mehr? Warum 

wurden nach 1989 in den östlichen Bundesländern alle Leninplätze ‘neu-

tralisiert’ zu Rathausplatz oder anderem ‘Unverfänglichen’? Schlicht 



110  

deshalb, weil als historische Überlieferung nur das aufgeschrieben und 

benannt werden darf, was in den jeweiligen Mempool der Kultur ‘passt’. 

Bei politischen Namensgebungen haben wir ein politisches Interesse 

daran, bestimmten Personen oder Ideen keine ‘Ehre’ zuteil werden zu 

lassen, indem sie einer Straße oder einem Platz ihren Namen geben. Be-

sonders offensichtlich ist dies bei Denkmälern, von denen Stanislaw Jercy 

Lec sagte: „Denkmäler sind gute Uhren. Sie zeigen einem gleich, was die 

Stunde geschlagen hat.“ Straßennamen, kann ergänzt werden, auch. 

Jeder geneigte Leser kann nun den Stadtplan seiner oder der nächsten 

größeren Stadt herausholen und einen Test auf Christlichkeit machen. In 

der vorgeblich weltoffenen und wenig klerikalen Stadt Hamburg bei-

spielsweise kommen auf 235 christliche gerade einmal 7 sozialistische 

und 23 germanische Straßennamen.  

Strohsack wird heute noch den Pferden zum Fressen umgehängt und war 

in früheren Zeiten in größerer Form so etwas wie heute die Matratze, auf 

der man schläft. Als Heiliger Strohsack ist es ein Ausruf der Über-

raschung und der Empörung, denn das hätte man nicht erwartet, diese 

Geschichte von der ‘Heiligen Familie’, die den ‘Gottessohn’ auf so eine 

ärmliche Matratze legte.  

Stuhl: Auf einem Stuhl saß früher nur der HERR des Hauses, alle (!) 

anderen saßen auf Bänken. Entsprechend wurde  / wird Stuhl auch im 

Sinne des  Thrones (Sitz des Herrschers) gebraucht (Paul, Deutsches 

Wörterbuch, S. 657). Folglich sind heute noch zum Teil die Bischofs-

kirchen so eingerichtet: Der Chef sitzt (zudem erhöht) auf seinem Stuhl, 

die Niederen und die Gläubigen auf Hockern und langen Bänken, und da 

der Bischof von Rom allen Gläubigen weismachen will, dass er von Gott 

eingesetzt sei, sitzt er auf dem Heiligen Stuhl. 

Stunde ist eine Zeiteinheit von sechzig Minuten. Ja, aber nicht in der 

deutschen Schule, denn dort hat eine Stunde nur 45 Minuten. Die Erklä-

rung, dass die Schüler mit mehr als 45 Minuten ‘Frontalunterricht’ über-

fordert seien, wird nicht nur durch die Doppelstunden und gute Lehrer 

widerlegt, sondern lässt auch die historische Tradition unbefragt, da die 

45-Minuten-Stunde (die ja im Tagesverlauf mit den unterschiedlichen 

Pausenlängen eigenartige Anfangszeiten produziert) eine Erfindung der 

mittelalterlichen Klöster gewesen sein soll, denn nach dem Grundsatz des 

„ora et labora“ (Beten und Arbeiten) wurde eine Viertelstunde gebetet 



 111 

 

und eine dreiviertel Stunde gearbeitet und daraus soll dann die Unter-

richtsstunde in den klösterlichen und kirchlichen Schulen entstanden sein. 

Stunde Null: ist immer angesagt, wenn etwas ‘Schreckliches’ hinter 

einem liegt und man einen ‘Neu-Anfang’ wagt oder behauptet. Die Ver-

gangenheit hat dann mit dem Neu-Anfang auch gar nichts mehr zu tun, 

sondern alles ist frisch und ‘unbelastet’ – die Sache ist nur, dass diese 

Idee zwar verständlich aber unrealisierbar ist, da wir immer auch ein 

Ergebnis unserer Biographie sind (nennt sich auch individuell ‘Lebens-

erfahrung’ oder kollektiv ‘Geschichte’), die wir nicht einfach abschütteln 

können. Gott kann das allerdings. Mit der  Sintflut (am Beginn des 

Alten Testaments) wird ein Neu-Anfang gemacht und am Schluss der 

christlichen Bibel steht am Ende der Offenbarung ebenfalls ein Neu-An-

fang: „Das neue Jerusalem“. 

Sünde: Im Gegensatz zu dem Katalog der Sünden, die ein christlicher 

Mensch vermeiden muss ( Sünde), zeigt sich eine christliche Zwiespäl-

tigkeit der Sündigkeit, die eben das, was als Sünde „böse, böse“ ist, doch 

sehr, sehr begehrt. 

(1) Ein Kleid, ein paar Schuhe, eine Wohnung u.  a. m. sind zwar „sünd-

haft teuer“ aber entsprechend auch richtig gut (‘Jargondeutsch’ = geil),  

und (2) die männliche Auffassung, „die Frau ist eine Sünde wert“ 

verweist darauf, dass der entsprechende Mann bereit ist, alle aus der 

Begegnung mit dieser Frau folgenden Strafen auf sich zu nehmen. 

Sündenbock. Passiv: Die Schuld für etwas zugeschoben bekommen. Ak-

tiv: Die Schuld für etwas auf sich nehmen. In biblisch-jüdischer Zeit ent-

sühnte der Hohepriester das Heiligtum, das Volk und sich selbst, indem er 

von zwei Böcken einen opferte und dem anderen alle Sünden auflud. Der 

wurde dann in die Wüste geschickt. In eben dieser Tradition übernimmt 

Christus (als „Lamm Gottes“) die Sündenbock-Funktion für alle Christen. 

Sündenpfuhl: Ist ‘doppelt gemoppelt’ wie „weißer Schimmel“. Pfuhl 

(engl. pool) wurde schon im Mittelhochdeutschen auf die Hölle übertra-

gen, und da es nun mal keine ‘Heilige Hölle’ gibt, ist es die sündige 

Hölle. Menschen, die sich gerne im Sündenpfuhl aufhalten, bezeichnen 

ihn allerdings nicht als Hölle, sondern als ‘Rotlichtviertel’ oder als ‘Kiez’. 



112  

T 

Taube: In Schwärmen auf den Plätzen deutscher Städte ist die Taube 

zwar sehr unbeliebt (krankheitserregender, ätzender Kot), christlich aber 

sehr wichtig, ist sie doch eine der Erscheinungsformen des  „Heiligen 

Geistes“.  

Dieser Heilige Geist = Taube basiert auf der Erzählung der Taufe von 

Jesus durch Johannes den Täufer; und „alsbald, als er aus dem Wasser 

stieg, sah er, dass sich der Himmel auftat und der Geist gleichwie eine 

Taube herabkam auf ihn. Und da geschah eine Stimme vom Himmel: Du 

bist mein lieber Sohn, an dir habe ich Wohlgefallen.“ (Mk 1, 10 und die 

anderen drei Evangelien sind in dieser Frage erstaunlich identisch.) 

Damit passierte allerdings etwas sehr Eigenartiges. Die Taube war das 

altorientalische Symboltier für die Liebesgöttin – was sowohl für das 

‘Turteln’ wie die ‘aggressive Eifersucht’ der Tauben sehr gut abgeschaut 

war. Was bedeutete es nun, wenn dieses Symbol bei der Taufe des Kindes 

erscheint? Wollte der „Heilige Geist“ damit bezeugen: „He Leute, ich bin 

der Vater dieses Sohnes! Ich war es, der die Maria ‘gevögelt’ hat!“ 

(Frage: Was hätte es alternativ bedeutet, wenn er sich – wie Pfingsten – 

mit Flammenzungen gezeigt hätte?) Offiziell musste die orientalische 

ursprüngliche ‘Liebestaube’ natürlich in das völlig unpassende Symbol 

der  Friedenstaube umgemünzt werden. Und damit es dann auch wirk-

lich schön  unschuldig aussieht, musste es natürlich eine weiße Taube 

sein ( Christentum, light). Beim Konzil von Konstantinopel (536 u. Z.) 

wurde die Taube von der Kirche auch offiziell als Abbild des „Heiligen 

Geistes“ anerkannt.  

Teufel: (1) „Dich soll der Teufel holen“: Intensiver Wunsch, der andere 

möge verschwinden und er solle „in der Hölle schmoren“.  

(2) „Den reitet wohl der Teufel“: Ein Mensch, der zu allem fähig zu sein 

scheint. Nach altem Volksglaube setzt sich der Teufel (wie ein Rodeo-

reiter) auf den Rücken derer, die er in seine Gewalt bringen will und reitet 

die Widerspenstigen zahm. 

(3) „In Teufels Küche kommen“: Heftige Schwierigkeiten bekommen. Im 

Mittelalter stellte man sich die Hölle als eine gigantische Hexenküche 

vor, in der die ‘armen Sünder’ über dem Feuer gebraten werden.  

(4) „Er ist ein Teufelsbraten“ gleichbedeutend mit durchtrieben, mit 

allen Wasser gewaschen sein, ein rechter Halunke sein. In der Wendung 



 113 

 

drückt sich auch ein gewisses Maß an Bewunderung gegenüber demjeni-

gen aus, der den Mut hat, Dinge zu tun, für die er später vielleicht einmal 

vom Teufel gebraten wird.  

(5) Und bloß „nicht den Teufel an die Wand malen“, denn wenn man 

das tut, dann kommt er auch persönlich. ( Ausrufe) 

(6) „Hier ist der Teufel los!“: es herrscht große Aufregung / Betrieb-

samkeit. Geht auf den Volksglauben zurück, dass der Teufel angekettet ist 

und immer wieder versucht, sich loszureißen, um Unheil in der Welt zu 

stiften.  

(7) „Hinter etwas her sein wie der Teufel hinter der armen Seele“: auf 

etwas besonders versessen sein. Die Wendung folgt der in vielen 

Schwänken verarbeiteten Vorstellung, Engel und Teufel trachteten in 

einem Wettstreit danach, möglichst viele Seelen für sich zu gewinnen. 

(8) Teufels Großmutter: Eine ‘steinalte’ Frau, die sehr klug ist und des-

halb christlich des Teufels ist, eben: seine Großmutter ( Hexen). Nach 

Grimms Märchen ist es eine gute, weise Frau, die dem Menschen, der 

seine Seele an den Teufel verkauft hat, hilft, den Teufel zu übertölpeln 

(„Des Teufels Großmutter“), oder dem armen Mann, der vom König 

erpresst wird, hilft („Der Teufel mit den drei goldenen Haaren“). Bei 

Hans Christian Andersens Märchen ist des Teufels Großmutter dagegen 

„ein altes, sehr giftiges Frauenzimmer, das niemals müßig ist. Sie stickt 

Lügengewebe und häkelt unbesonnene Worte  ...“ („Das Mädchen, das auf 

Brot trat“). 

(9) teuflisch: Was mag es wohl bedeuten, wenn ein Christ sagt, etwas 

wäre „teuflisch gut“ (oder in der plattdeutschen Variante: „dammich gut“ 

= verdammt gut)? Ist es das unterschwellige (man beachte den Schwell-

körper!) „Und ewig lockt das Weib“ = der Teufel = die Lust? Oder hat es 

mit den Verboten zu tun und die „verbotenen Früchte“ zu naschen, 

schmeckt besonders = teuflisch gut? ( Verbote,  Heidenspaß) 

(10) „Den Teufel im Leib haben“: wild und unbeherrscht sein. In frühe-

ren Zeiten führte man Erkrankungen (vor allem auch psychische Erkran-

kungen) darauf zurück, dass die Person oder das Tier (Tollwut) vom Teu-

fel besessen sei. So wurde sogar bei dem ein oder anderen widerspensti-

gen Hausschwein der  Exorzismus angewandt. 

(11) Der Teufel steckt im Detail! ( A und O), soll heißen: die große 

Linie, sich aufblasen, das kann beinahe jeder, aber die Frage ist dann 



114  

eventuell, wie und womit kann man den aufgeblasenen Luftballon ver-

schließen? 

(12) Und wenn es heißt, das war der Schmutzteufel, dann passt das zwar 

in das dualistische christliche Weltbild, dass der Teufel auch für den 

Schmutz zuständig ist, aber eigenartigerweise fehlt das Gegenstück von 

‘Gottessauber’ oder ‘göttlich sauber’. Wahrscheinlich weil der HERR 

nicht selber putzt, sondern dafür seine Engel oder die  Putzteufel hat? 

(13) „auf Teufel komm raus“: Etwas wollen, „koste es, was es wolle“, 

d. h. der Aufwand oder die Begleiterscheinungen sind einem völlig egal. 

Bezieht sich auf die Folterung von  Hexe(r)n, denen man – um ihr 

„Seelenheil“ willen – den Teufel – der sich in ihnen verbarg – aus dem 

Körper hinausquälen musste ( Teufel). 

(14) „Bist du des Teufels!?“ (Eher empörte) Anfrage, ob man denn von 

‘allen guten Geistern verlassen’, und von dem ‘bösen Teufel’ besessen 

sei, also unbeherrscht, unvernünftig, verräterisch und was es alles so 

Übles gibt, was man selber in einer Situation nicht für gut erachtet. 

(15) Der „arbeitet wie der Teufel!“ soll heißen: so schnell, wie der da 

arbeitet, das kann ja wohl nicht mit rechten Dingen zugehen! Stammt 

vermutlich aus der Zeit vor der Industrialisierung und der Einführung der 

protestantischen Arbeitsethik, als es sich die katholischen Selbständigen 

nach vormittäglicher Arbeit gemütlich machten. In dieser Hinsicht ist 

dieser ‘Arbeitsfleiß’ Ausdruck des „armen Teufels“ und steht in krassem 

Gegensatz zu einem „Leben wie Gott in Frankreich“. 

(16) So „schnell wie der Teufel sein“ entspringt vermutlich der Wunsch-

Vorstellung, dass der Teufel immer auf der Flucht ist (vor dem guten 

Gott, dem braven Menschen ...). (Im gegenwärtigen Leistungssport würde 

man eher vermuten: „Der / die ist wohl gedopt.“) Andererseits spricht 

diese Zuweisung einer „teuflischen Geschwindigkeit“ auch für eine – 

zumindest in früheren Zeiten – gewisse gemütliche Langsamkeit des 

Lebens eines rechtgläubigen Christenmenschen. Dazu würde auch passen, 

dass im deutschen (christlichen) Kulturgut auch von „jüdischer Hast“ 

gesprochen wird. 

Thron: Zu Zeiten Preußens und seiner protestantischen Staatskirche gab 

es eine erste Rechtschreibreform (u.  a. fiel das ‘h’ weitgehend weg), nur 

an dem Thron der „Majestät von Gottes Gnaden“ durfte nicht gerüttelt, 

also nichts verändert werden. (Eigentlich müsste er Tron geschrieben 

werden.) Allgemein als Sitz der Herrschaft verwendet, ist der Thron nach 



 115 

 

altchristlicher Auffassung der Sitz des dritten Engelchores (Paul, Deut-

sches Wörterbuch, S. 663). ( Stuhl) 

Todestage: eine Besonderheit christlicher, insbesondere katholischer 

Religion. Nur Christus, Maria und Johannes der Täufer werden im Kir-

chenkalender (auch) durch einen Geburtstag gewürdigt. Alle anderen 

Heiligen wie Märtyrer werden nur durch ihren Todestag geehrt. Entspre-

chend der Zentralität der  Kreuzigung entspricht dieser Totenkult (des 

Opferns und Sterbens) dem Kern christlichen Selbstverständnisses. 

Todgeweihte: entstammt der ursprünglichen Bedeutung von weihen = 

heiligen (so in Weihnacht, Weihwasser, Weihrauch, Weihwedel) und 

verknüpft diese mit dem Märtyrertum, beispielsweise den Christen, die im 

klassischen Rom gegen Löwen kämpfen mussten.  

Aber was bedeutet es, wenn in einer Dokumentation des Zweiten 

Weltkrieges über die „Schlacht von Stalingrad“ gesagt wird: „Ab Mitte 

Dezember 1942 waren die zweihunderttausend deutschen Soldaten der 

6. Armee dem Tode geweiht.“ Ausgedrückt werden soll damit vermutlich, 

dass diesen Menschen kein anderes ‘Schicksal’ mehr bestimmt war, als 

dort zu sterben. Dieses so genannte ‘Schicksal’ war aber einer ganzen 

Anzahl menschlicher Überheblichkeiten der militärischen Führung ge-

schuldet und kein Ausdruck einer unausweichlichen ‘Vorsehung’. Außer-

dem: Welcher „heiligen Sache“ soll der Tod dieser zweihunderttausend 

Männer gedient haben? Müssen wir aus der Formulierung etwa schließen, 

dass der Angriff auf die Sowjetunion doch ein „heiliger Krieg“ gegen den 

atheistischen Kommunismus war?  

Tohuwabohu: Durcheinander, große Unordnung. Hört sich sehr india-

nisch an (so nach „Tam! Tam!“), ist aber hebräisch und beschreibt am 

Beginn des Alten Testamentes, wie der Rohbau der Erde aussah, nachdem 

Gott Himmel und Erde gemacht hatte „Und die Erde war wüst und leer“ 

(1 Mose 1, 2). Von dem Chaos, das wir mit dem Tohuwabohu meinen, ist 

bei Luther aber nichts zu lesen. Wahrscheinlich, weil er das Ordentliche 

liebte ( A und O). 

toi, toi, toi!: gibt es in einer nassen Variante (dabei wird über die Schulter 

gespuckt – besonders beliebt bei Schauspielern) und in einer trockenen 

Variante (wobei noch häufig gleichzeitig auf  „Holz“ geklopft wird) 

und bedeutet in beiden Versionen „Teufel, Teufel, Teufel!“. Es ist als ver-

steckter Abwehrzauber gegen das persönliche Erscheinen des  Teufels 



116  

gemeint, soll also „Unglück“ verhindern und damit schließlich „Glück“ 

bringen. 

Tschüs(s): Der Norden Deutschlands sei – so lautet eine immer wieder 

gern beschworene  Selbstbeweihräucherung – mit seinem flachen Land 

(da kann man sehr weit gucken!) viel freisinniger, als die folkloristischen 

Süddeutschen mit ihren beschränkenden Bergen und insbesondere die 

Bayern mit ihrem „Grüß Gott!“ So gibt es ein Lied von der „Waterkant“, 

in dem stolz gesungen wird: „Im Norden sagt man Tschü-ü-ü-s und meint 

auf Wiederseh’n!“ Tja. Da ist wohl etwas verloren gegangen. Und zwar 

das einfache Wissen, woher das Wort Tschüss stammt: aus der klerikalen 

Küche. 

Die Franzosen parlierten während der „Franzosentied“, d.  h. der Be-

setzung von Niedersachsen und Hamburg durch die Truppen Napoleons, 

natürlich französisch und sagten zum Abschied: „A Dieu!“ (Auf deutsch: 

Bei ... / Auf zu ... / Grüß Gott!). Die plattdeutsch sprechenden Bauern, 

Fischer und Städter konnten kein gepflegtes Französisch und formten das 

französische „Adieu!“ zum plattdeutschen: „Atschö!“. Daraus wurde 

dann „Tschö!“, und schließlich „Tschüss“. 

Eine andere Variante leitet das „Tschüs“ vom holländischen „Adjus“ 

ab, das während der spanischen Besetzung vom „Adios“ abgeleitet wor-

den sein soll. Da aber „Adieu“ und „Adios“ die gleiche Quelle haben, 

sind es regionale Varianten gleichen Ursprungs. 

Sakra! Also auch im „Missionsgebiet“ bei den Nordlichtern keine 

Aufklärung! Auch im Norden grüßen wir den HERRN, wenn wir uns mit 

„Tschüss“ verabschieden: „Auf zu Gott!“ 

U / V 

Unfehlbarkeit: die andere Seite des Papstes, wenn er nicht als Mensch 

Fehler macht – wie seine geheiligten Vorgänger, deren Sünden und Ver-

brechen bedauerliche Webfehler ihrer eigenen Menschlichkeit waren 

(man denke an das „mea culpa“ [meine Schuld]-Prozedere im Heiligen 

Jahr 2000); d. h. wenn er als „Heiliger Vater“ und „Sprachrohr Gottes“ 

nur dessen Entscheidungen ausspricht. (Aus irgendeinem Grund muss seit 

dem Alten Testament dem Gott irgendetwas die Sprache verschlagen 

haben, dass er nicht mehr selber reden kann.) 



 117 

 

Diese Verkündigungen muss man sich in etwa so vorstellen, dass sich 

die Kurienkardinäle und Seine Heiligkeit versammeln, den Raum verdun-

keln, und wenn dann um den Kopf des Heiligen Vaters ein Lichtschein 

sichtbar wird ( Heiligenschein), dann ist er erleuchtet ( Licht) und 

spricht als Medium Gottes ( Magie). Doch ganz anders? Schade eigent-

lich … 

Ungerechtigkeit: „Eine himmelschreiende Ungerechtigkeit“: Ein als 

besonders gravierend empfundener Bruch des Gerechtigkeitsverständnis-

ses. Der Begriff folgt einer Phrase der Bibel (1 Mose 4, 10). Der HERR 

spricht zu Kain, der seinen Bruder Abel erschlagen hat: „Die Stimme des 

Blutes [Igitt, sprechendes Blut] deines Bruders schreit zu mir von der 

Erde.“ Bei all der himmelschreienden Ungerechtigkeit seitdem, ist der 

HERR, wie es scheint, taub geworden. Vielleicht erklärt das ja, warum 

ER den Hungernden in der Welt nicht segensreich unter die Arme greift.  

Unschuld, unschuldig: Neben der rechtlichen Bedeutung von „ohne 

Schuld sein“ gibt es eine Anzahl von Redewendungen, die diese „Schuld“ 

exklusiv christlich sehen, d.  h. als Sexualität: „Sie hat ihre Unschuld ver-

loren“ (d. h. die Frau hat nicht mehr das intakte Jungfernhäutchen nach 

dem ersten Geschlechtsverkehr), „...  die Unschuld rauben“ im Sinne von 

gewaltsamem Sex. In diesem christlichen Sinne wurden die Menschen 

„schuldig“, als Adam vom Baum der Erkenntnis „aß“, d.  h. zum ersten 

Mal mit Eva Geschlechtsverkehr hatte ( Eva;  nackt;  Paradies).  

Bei der Redewendung: „Da kommt ja die Unschuld vom Lande“ ist 

anzunehmen, dass damit seinerzeit gesagt werden sollte, die dummen 

Bauern haben puren Sex miteinander, durch den sie nicht schuldig wer-

den, d. h. Sex ohne „Sündenbewusstsein“, aus dem ja erst die „Sünde“ 

entsteht. 

Valentinstag ist der 14. Februar, an dem die klassischen Römer der Göt-

tin Juno gedachten, als Beschützerin der Ehe und Familie. Im christlichen 

‘Umsatteln’ der Festtage der heidnischen Götter auf einen christlichen 

Patron musste ein passender Heiliger her. Und flugs fand sich ein um 268 

Gestorbener, Valentin mit Namen, vermutlich Bischof von Terni, der am 

14. Februar wegen seines Glaubens vom römischen Kaiser hingerichtet 

worden sein soll. Und dieser Valentin pflegte, der Überlieferung nach 

(d. h. es ist alles zusammengelogen), Liebespaaren Blumen zu schenken.  



118  

Vater: Seltsamerweise werden die keuschen ‘Stellvertreter Gottes auf 

Erden’ von ihren Gläubigen = ‘Kindern’ mit „Vater“ angesprochen und 

diese wiederum sprechen sie mit „Sohn“ oder „Tochter“ an. Vorsichts-

halber? Nun, man weiß ja nie ( Inzesttabu als vorauseilende Keusch-

heitsgarantie?)! Immerhin kann so die wunderbare Situation entstehen, 

dass ein fünfzwanzigjähriger Pfarrer einen Greis mit „Sohn“ anredet, 

während der Greis den Frischling mit „Vater“ ansprechen müsste, es sich 

aber sicherlich, wenn er noch halbwegs bei Troste ist, verbittet. 

Allerdings verstößt diese Anrede eines Geistlichen mit „Vater“ recht 

eindeutig gegen die Maßgabe von Jesus (nach Mt 23, 9), denn da steht 

geschrieben: „Ihr sollt niemand euren Vater heißen auf Erden, denn einer 

ist euer Vater, der im Himmel ist“, das ist der Vater unser ( Führer). 

Aber was ist dann mit dem „Heiligen (= von Gott eingesetzten) Vater“, 

dem Papst? 

Vatertag ist ein Tag, der in den USA seit 1916 als ein solcher begangen 

wird – als Gegenstück zum dort ebenso installierten Muttertag. In Europa 

haben „Flurumgänge“ zu Himmelfahrt eine erheblich längere Tradition. 

Die Begründung liegt allerdings im Dunklen. Sei es ein germanischer 

Rechtsbrauch, einmal im Jahr die Grenzen seines Grundbesitzes abzu-

schreiten, sei es die Imitation des Weges der elf Jünger zum Ölberg zum 

Zweck ihrer Aussendung (Mt 28, 16f.), „die so genannte Apostelprozes-

sion“ (Becker-Huberti, Himmelfahrt). Obwohl von der katholischen Kir-

che bekämpft und in der Reformation geächtet, ließ das männliche Volk 

sich seit Jahrhunderten diese Sauftour nicht nehmen und zog das Bier und 

den Schnaps dem Weihwasser in der Kirche vor. 

Verdammt!: (1) Beliebtes und äußerst vielseitiges Fluchwort, das vor 

jedes beliebige Objekt gestellt werden kann (verdammte Scheiße, ver-

dammtes Auto, verdammter Finanzbeamter, verdammte Hegel-Lektüre, 

verdammte Zahnpasta usw.). Im Affekt wünscht man das wutauslösende 

Objekt (Person, Sache, Institution, Tätigkeit) zur Hölle. Es soll für immer 

und ewig verschwinden. 

(2) Verdammt und zugenäht! (Auch: „Verflixt“ oder „Verflucht und 

zugenäht!“): Der Ursprung des Zusatzes („und zugenäht“) geht wahr-

scheinlich auf ein altes Studentenlied zurück, das von einem Studenten 

erzählt, der die ungewollte Schwangerschaft seiner Freundin zum Anlass 

nimmt, um seinen ‘offenen’ Hosenlatz zu verfluchen und zuzunähen. 

 



 119 

 

W – Z 

Wasser: „Sie predigen Wasser und trinken (selber) Wein“. Eine uralte 

Erfahrung, dass Priester den einfachen Gläubigen Genügsamkeit vor-

predigen (= Wasser), dann aber selber (bereits beim Abendmahl) Wein 

trinken. Die traditionelle Herrschaftsideologie – dass die Herrschenden 

Vorrechte vor dem ‘niederen Volk’ haben – wird damit bitter kommen-

tiert und Gleichbehandlung gefordert. 

Weihe: Menschen werden geweiht, Priester werden geweiht, Häuser 

werden geweiht, Waffen werden … (nein, das will nun keiner mehr wis-

sen!). Alles Mögliche wird geweiht und folgt dabei einem bestimmten 

Ritual des Formelsprechens, Kreuz schlagen, Weihwasser verspritzen  ... 

Wozu? Teufelsaustreibungen sowie Schutz vor Dämonen ( Magie) und 

allerlei herumgeisterndem Bösem ( Haussegen). 

Weihnachten: geweihte Nächte, gilt als Fest der Friedfertigkeit und der 

Familie, wenn alle Kinder wieder (der Mutter zuliebe) nach Hause kom-

men. Da der Tag (und auch das Jahr) der Geburt von Jesus Christus un-

bekannt sind, ist es auch so ziemlich egal, wann sein Geburtstag gefeiert 

wird, das falsche Datum ist es allemal. (So kann es dann auch zu Weih-

nachten in der  Weihnachtskrippe Hirten mit [Oster-] Lämmern geben.) 

Wenn aber der Tag sowieso egal ist, dachten die Kirchenväter, dann kann 

man sich ja umschauen, ob es nicht ein heidnisches Fest gibt, dem man 

dann den eigenen christlichen Kult überstülpt. (Motto: „Die Leute wollen 

feiern; was, ist ihnen ziemlich egal.“) 

Beinahe alle Kulturen Europas kennen ein Mittwinterfest am Tag nach 

der längsten Nacht des Jahres, da alle Menschen heilfroh waren, dass die 

Sonne im Kampf mit der zunehmenden Finsternis anscheinend wieder die 

Oberhand gewonnen hatte. Im klassischen Rom wurde entsprechend am 

25. Dezember jeden Jahres das Fest des „unbesiegten Sonnengottes“ (Sol 

invictus) als dessen Geburtsfest gefeiert. Es entstammt dem persischen 

Mithraskult (von dem das Christentum auch sonst noch reichlich ab-

gekupfert hat). Na, wenn das keine Gelegenheit war! Mithras wurde zur 

Lichtgestalt Jesus und ab 354 u. Z. gab es dann in Rom dessen Geburts-

tagsfeier. Die Germanen überzeugte man auch mit dem Schwert, statt 

ihres Julfestes doch lieber Weihnachten zu feiern und das taten sie dann 

auch fröhlich, laut und ausgelassen – mit unterhaltsamen Weihnachts-



120  

messen, Maskeraden, Marionettenspielen und derben Liedaufführungen. 

Schließlich wurde der Geburtstag eines Gottes gefeiert. Mit diesen 

„Faxen“ hat dann mal wieder Martin Luther Schluss gemacht und seitdem 

geht es nach evangelisch-lutherischer Manier unterm Weihnachtsbaum 

christlich-bieder zu. 

Weihnachtsfriede (1) In einem Erlass wies der Finanzminister von 

Nordrhein-Westfalen am 21.12.2005 die MitarbeiterInnen der NRW 

Finanzverwaltung an, den „Weihnachtsfrieden“ zu wahren und bis zum 

31.12. von Maßnahmen abzusehen, die für die SteuerzahlerInnen be-

lastend sein können. Die Finanzämter sollen in diesem Zeitraum keine 

Betriebsprüfungen ankündigen oder beginnen und keine Vollstreckungs-

maßnahmen durchführen. 

(2) Im Ersten Weltkrieg ließen etwa 100.000 Soldaten der West- und 

Ostfront ihre Waffen in einem unautorisierten Waffenstillstand ruhen. 

Dieser „Weihnachtsfriede“ dauerte einige Tage. Er ist vor allem für die 

deutsch-britische Front in Flandern belegt, weil britische Zeitungen – im 

Gegensatz zu deutschen – darüber berichteten. 

Die Soldaten erinnern sich an die vorgebliche „Friedensbotschaft des 

Weihnachtsfestes“. Sie wollen in Ruhe ihre Geschenke genießen und 

Weihnachten feiern. Am „Heiligen Abend“ schweigen die Waffen. Am 

nächsten Morgen kommt es dann zur Verbrüderung. Vorsichtig werden 

erste Kontakte geknüpft, Geschenke ausgetauscht. Auch gemeinsame 

Fotos werden gemacht. Man birgt die Toten aus dem Niemandsland. Es 

findet sogar ein Fußballspiel zwischen Deutschen und Briten statt. 

Viele Front-Offiziere, deren Situation sich nicht wesentlich von der 

ihrer Mannschaften unterscheidet, drücken beide Augen zu. Für die Ober-

befehlshaber dagegen ist die Verbrüderung an der Front ein Albtraum. Sie 

drohen mit harten Strafen, um die Männer zum Weiterkämpfen zu brin-

gen. Zum Jahreswechsel ist der Weihnachtsfriede fast überall beendet. 

Weihnachtsgebäck war das traditionelle menschliche „Winter-Kraft-

futter“, für dessen Herstellung im November alles, was noch an Früchten 

und Getreide vorhanden war, zusammengebacken wurde. Durch die Hitze 

wurde alles haltbar gemacht (desinfiziert) und durch den Wasserentzug 

(Trocknung) der natürliche Zuckergehalt konzentriert. Man schätzte diese 

aus der Not geborenen Süßigkeiten auch als wirksames Mittel gegen trübe 

Winterstimmung. Dagegen hatten auch die Christen nichts einzuwenden. 



 121 

 

Weihnachtsgeschenke sind die Fortführung sowohl des klassisch-

römischen Brauchs, während der Saturnfeste (Saturnalien) Beamte und 

Sklaven zu beschenken, wie der Angewohnheit der Germanen, zu den 

(zeitgleichen) Fruchtbarkeitsfesten zum Mittwinterfest (21./22. Dezem-

ber) ihre Gefolgsleute mit Geschenken zu beglücken.  

Weihnachtskrippe. Entsprechend der (erfundenen) Geschichte von der 

Flucht von Maria und Joseph und der Heiligen Familie (Jesus, als der 

angekündigte Messias, musste Bethlehem als Geburtsort in seiner Bio-

graphie nachweisen können), befanden sich im Vatikan die Überreste der 

nicht existenten Krippe (Krippenreliquien), vor denen die Päpste dann die 

Geburtstagsfeier ihres Religionsnamensgebers zelebrierten. (Motto: „Nur 

wenn beständig und gleichbleibend die gleiche Lüge erzählt wird, kann 

sie zur  Wahrheit mutieren.“).  

Franz von Assisi soll 1223 die erste Weihnachtskrippe in Greccio in 

einem Stall nachgestellt haben, von wo aus sich dieser Brauch verbreitete. 

Besonders im Barock liebte man es, gewaltige und prächtige Krippen zu 

bauen, bis das öffentliche Krippenbauen aus Kostengründen im 18. Jahr-

hundert in Österreich, in Franken und Schwaben verboten wurde und die 

Krippen als Miniaturausgaben in die Wohnstuben wanderten. Sie galten 

lange Zeit als Inbegriff des katholischen Glaubens. Dies änderte sich erst, 

als das deutsche Bürgertum des 19. Jahrhunderts die niedliche, idyllische, 

katholische Krippe auch unter den evangelischen  Christbaum stellte. 

Weihnachtsmahl: festliches Essen der ganzen Familie am 25. Dezember. 

Geht auf das klassische Agape („Liebesmahl“) zurück, bei dem man sich 

während des jüdischen Passahfestes der Wohltaten Gottes versicherte. 

Damit die  Magie komplett wird ( Christbaumschmuck), haben die 

Essensbeigaben besondere Bedeutung: Klöße (immer Geld im Haus), 

Hirsebrei (bringt quellenden Wohlstand), Brot brechen (Schutz des 

Gottessohnes), Pfeffer und Salz (vertreiben mit ihrer Schärfe böse Geis-

ter), Preiselbeeren (schützen vor Krankheit).  

Weihnachtsmann: Wer kennt ihn nicht, den dicken älteren Mann mit 

seinem weißen Bart, der roten Zipfelmütze und seiner roten Kleidung, die 

mit weißen Rändern (Pelz) besetzt ist. Ja, das ist der Weihnachtsmann, 

der deutsche „Herr Winter“, der als „Väterchen Frost“ auch Russland 

eroberte und aus den USA zurückkam von und mit Coca-Cola. (Weiß auf 

rot sind bekanntlich die Hausfarben dieses Getränkeherstellers.) Und das, 



122  

liebe Kinder, kam so zustande: Der von Martin Luther verbotene Heilige 

Nikolaus blieb in den Niederlanden als Sinter Claas, bis er dann nach 

Nordamerika auswanderte. Dort nannte er sich erst Santa Claus und dann 

(ohne Heiligenschein) Father Christmas. Dann wurde er in New York 

einheitlich angezogen: roter Mantel, Mütze und weißer Bart. Die Geträn-

kefirma Coca-Cola erkannte ihre eigenen Markenfarben (rot-weiß) als 

Werbeträger und beauftragte 1931 den aus Schweden stammenden Zeich-

ner Hadden Sundblom, den schrulligen Santa Claus für eine Werbe-

kampagne als Sympathieträger zu zeichnen. Er portraitierte das Gesicht 

eines pensionierten Coca-Cola-Fahrers. Jedes Jahr ließ Coca-Cola dann 

für die (erfolgreiche) Weihnachtswerbung neue Varianten zeichnen und 

es entstand der Inbegriff des Weihnachtsmannes: Ein gemütlicher alter 

Mann, mit roten Pausebäckchen und wallendem weißem Bart, der rote 

Hosen und einen roten kurzen Mantel mit weißem Pelzbesatz trägt – alles 

in den Farben von Coca-Cola. Die amerikanischen Soldaten hatten dann 

nicht nur Coca-Cola im Gepäck, sondern auch den Weihnachtsmann. Und 

da er nicht gestorben ist, lebt er auch noch heute  … 

Welt: „Nicht von dieser Welt sein“: verschroben, weltfremd sein. Die 

Redewendung geht zurück auf Joh 8, 23, wo Jesus gegenüber den Phari-

säern und Schriftgelehrten sagt: „Ihr seid von dieser Welt, ich bin nicht 

von dieser Welt.“ Dem ist kaum zu widersprechen und die Bevölkerung 

hat das auch ganz genauso verstanden. 

Weltbevölkerung: „Seid fruchtbar und mehret euch und reget euch auf 

Erden, dass euer viel darauf werden.“ (1 Mose 9, 7) In Ordnung, HERR, 

nun haben wir uns alle ganz viel „geregt“ und sind hier schon über sechs 

Milliarden. Soll’n wir nun weitermachen oder gibt’s ’ne neue Direktive?  

P. S. Es wird allmählich etwas eng hier. 

Wind: „Wer Wind sät, wird Sturm ernten“: Angreifer bzw. Fanatiker 

müssen mit heftigen Gegenreaktionen rechnen. Die Redewendung geht 

zurück auf Hosea 8, 7. Sollte die Metapher stimmen, so dürfen wir er-

warten, dass das Christentum angesichts seiner stürmischen Geschichte 

irgendwann einmal von einem Orkan hinweggefegt wird. Möglicherweise 

bleibt es aber davon verschont, weil es in intellektueller Hinsicht nur ein 

laues Lüftchen ist. 



 123 

 

Wissen: Und der HERR befahl Abraham hinaus zu gehen und sprach: 

„Sieh gen Himmel und zähle die [] Sterne. Kannst du sie zählen?“ 

(1 Mose 15, 5)  

Das Ganze können wir nun auch noch singen: „(1) Weißt du wie viel 

Sterne stehen / An dem blauen Himmelszelt? / Weißt du wie viel Wolken 

gehen / Weithin über alle Welt? / Gott der Herr hat sie gezählet, / Dass 

ihm auch nicht eines fehlet / An der ganzen großen Zahl.“ In der zweiten 

Strophe sind es die „Mücklein“ und die „Fischlein“ und in der dritten 

Strophe die Kinder in ihren „Bettlein“ mit dem Schluss, oder sollte man 

sagen Drohung: „Gott im Himmel hat an allen / Seine Lust, sein Wohl-

gefallen, / Kennt auch dich und hat dich lieb.“ 

Also: Gott kennt alle Menschen, auch mich, und Gott weiß viel, hat 

als einziger alle Sterne, Wolken, Mücken und Fische gezählt. Da Wissen 

Macht ist, ist der Allwissende auch der Allmächtige: Quod erat demon-

strandum (Was zu beweisen war).  

P. S. Gut zu wissen, dass der Allwissende anscheinend doch nicht ganz 

soviel weiß. Sonst würde er sich doch nicht des überholten, altkirchlich-

geozentrischen Weltbildes bedienen („Himmelszelt“, an das die Sterne 

geheftet sind), oder? 

Woche: Nach der heiligen Zahl Sieben ( Zahlensymbolik) haben wir 

die zur Monatseinteilung nicht passende siebentägige christliche Woche. 

Die Ägypter zählten eine Zehn-Tage-Woche, die Römer hatten eine 

achttägige Woche, die Babylonier eine fünftägige für Geldgeschäfte und 

die französischen Revolutionäre scheiterten mit ihrer Zehn-Tage-Woche 

( Kalender) an Napoleon. 

Wochenbeginn ist im Geschäftsleben Europas mittlerweile der Montag, 

in Abweichung vom christlichen Wochenbeginn am „geheiligten Tag des 

Herrn“, dem Sonntag. Diese Säkularisierung des Wochenbeginns folgt 

dem sprachlichen und gelebten Alltag, Samstag und Sonntag als „Wo-

chenende“ zu bezeichnen – und am Wochenende kann ja schließlich nicht 

die Woche beginnen, sondern erst danach. 

Wochentage: Während romanische Sprachen (Italienisch, Spanisch, 

Französisch) in Verbindung mit dem dort herrschenden Katholizismus 

den angenommenen „Tag der Auferstehung“ nach dem Herrn Gott ge-

nannt haben (Tag des Herrn / Domenica, domingo, dimanche) beharrt das 

Deutsche auf der heidnischen Sonne (Sonntag). In allen diesen Sprachen 



124  

ist jedoch der zweite Tag einheitlich dem Mond gewidmet (Montag, 

lunedi, lunes, lundi).  

Da es der christliche Monotheismus ja auch nicht leicht hat mit ande-

ren Göttern zur Namensgebung, beharren die romanischen Sprachen für 

die weiteren Wochentage auf römischen Göttern (Mars, Merkur, Jupiter / 

Jovis, Venus und Saturn) während das Deutsche wacker halbwegs seine 

Wochentage als germanisches Kulturerbe verteidigen kann. Dienstag = 

Ziosdtag / Ziestag; Mittwoch ging verloren, denn es war als Tag dem Gott 

Wodan geweiht (ursprünglich Odinsdagr / Wodanstag); Donnerstag = 

Thorstag; Freitag = Freyastag; und im Samstag (norddeutsch:  Sonn-

abend) kommt dann doch wieder der Sabbat durch, der Tag, an dem 

eigentlich die Arbeit ruhen soll. 

Das ist insoweit erstaunlich, da die Monatsnamen insgesamt der römi-

schen Tradition entsprechen. 

Wolf: „Ein Wolf im Schafspelz“: Jemand der seine wahren (bösen) Ab-

sichten verbirgt, ein Scheinheiliger. „Sehet euch vor, vor den falschen 

Propheten, die in Schafskleidern zu euch kommen, inwendig aber sind sie 

reißende Wölfe.“ (Mt 7, 15) Das Jesus-Wort diente nicht nur als Inspi-

rationsquelle zum Märchen von „Rotkäppchen und dem böse Wolf“. Es 

beschreibt auch bestens die Verhaltensmuster der christlichen Missionare, 

die allzu häufig „Nächstenliebe“ mit dem Schwert der sie begleitenden 

Soldaten zu predigen pflegten. 

Wünsche kann man zwar viele haben, aber ein besonderer ist dann schon 

ein „frommer Wunsch“, d. h. – wie es die Lebenserfahrung besagt – ver-

geblich. 

Wüste: „Jemanden in die Wüste schicken“: jemanden die Schuld geben 

und entlassen, fortschicken. Die Redewendung geht auf alttestamentari-

sche Vorstellungen zurück. Im 3 Mose 16, 21 ff. wird beschrieben, dass 

ein mit den Sünden des jüdischen Volkes beladener Bock am Versöh-

nungstag in die Wüste gejagt wurde ( Sündenbock). 

Zahl: „Die Zahl (der …) ist Legion“: Von (…) gibt es unermesslich viele 

Exemplare. Die Redewendung geht zurück auf Mk 5, 9 bzw. Lk 8, 30. 

Dort antwortet der „unreine Geist“, der einen Kranken befallen hat, auf 

die Frage nach seinem Namen, er heiße „Legion“, was wohl bedeuten 

soll, dass der Körper des armen Menschen angeblich nicht nur von einem, 

sondern von unendlich vielen bösen Geistern, sprich:  Dämonen, befal-



 125 

 

len ist. Als größte militärische Einheit war die Legion des antiken Roms 

eine (gefürchtete) Vielzahl von Soldaten. 

Zeit: (1) „Die Zeichen der Zeit erkennen“: Die gegenwärtige Situation 

in Hinblick auf zukünftige Entwicklungen richtig einschätzen können. 

Geht zurück auf Mt 16, 3: „… könnt ihr dann nicht auch über die Zeichen 

der Zeit urteilen?“  

(2) „Das Zeitliche segnen“: sterben (Personen), entzwei gehen (Gegen-

stände etc.). Die Redewendung wird auf einen alten Brauch zurück-

geführt, demzufolge ein Sterbender die ‘zeitlichen’, also irdisch-vergäng-

lichen Dinge, die er auf Erden zurückließ, segnete, um sich auf diese 

Weise von ihnen zu verabschieden. 

Zepter: „Mit eisernem Zepter herrschen / regieren“: etwas sehr streng 

leiten bzw. regieren. Geht zurück auf Psalm 2, 9, wo es heißt: „Du sollst 

sie mit einem eisernen Zepter zerschlagen.“ ( Autorität)  

Zucht hat viel mit der  Fortpflanzung und der Mentalität von kulturell 

unterentwickelten Hirtenvölkern zu tun und so weist dem wahren Chris-

ten der Weise Salomon in seinen Sprüchen den richtigen Weg: „Wer 

Zucht liebt, der wird klug; aber wer Zurechtweisung hasst, der bleibt 

dumm.“ (12, 1) „Ein weiser Sohn liebt Zucht; aber ein Spötter hört selbst 

auf Drohen nicht.“ (13, 1). Was heißt das nun aber für Vater und Mutter? 

„Wer seine Rute schont, der hasst seinen Sohn; wer ihn lieb hat, der 

züchtigt ihn beizeiten.“ (13, 24) Also immer feste drauf gehauen und 

geschlagen, das nennt sich christliche  Erziehung, bei der es – Jesus am 

Kreuz sei unser Vorbild! – nun mal nicht ohne Schmerzen geht. 

Zuchtrute war ein fester Bestandteil der christlichen Erziehung 

( Zucht) und des christlichen Brauchtums. Auch der  Weihnachtsmann 

hatte die Rute dabei und die Kinder mussten ehrfürchtig bitten: „Lieber, 

guter Weihnachtsmann, schau mich nicht so böse an. Steck die Rute wie-

der ein, ich will auch immer artig sein.“ Bis das Schlagen der Schüler in 

Deutschland verboten wurde, war anstelle der Rute bei den Lehrern das 

harte Lineal oder der Rohrstock für die „Züchtigung“ beliebt. Die Kinder 

in den christlichen Kinderheimen der deutschen Nachkriegszeit haben die 

„Schläge im Namen des Herrn“ durch die Nonnen und Pater leibhaftig er-

litten. 



126  

zum Teufel gehen, schicken, wünschen: Der  Teufel wird hier unter 

dem Gesichtspunkt der Negation gesehen. Wenn also z.  B. die  Lust 

zum Teufel gegangen ist, dann ist sie eben nicht  teuflisch gut, sondern 

schlicht abhanden gekommen.  



 

2. Teil 
 

„Hauptwaschgang“ 
 

Komplexe, Begriffe, Hintergründe 
 



 



A 

Aberglaube: Von den Amtskirchen nicht als offizielle Glaubenselemente 

lizenzierte magische Vorstellungen wie Horoskope, Wünschelruten-

gänger, Esoterik, Numerologie etc.  

Wie „Hochverrat“ so ist aber auch der ‘Aberglaube’ eine Frage des 

Datums. Über die Jahrhunderte hinweg hat das Christentum zahlreiche 

heidnische Vorstellungen in die eigene Glaubenswelt integriert. Wie die 

„Borg“ aus der Star-Trek-Saga assimilierte das Christentum jede heidni-

sche Kultur, derer sie habhaft werden konnte. Widerstand war zwecklos. 

„Heidnische“ Riten, die nicht vernichtet werden konnten, wurden über 

kurz oder lang Bestandteil des legitimen christlichen Glaubens bzw. 

Brauchtums ( Ostern;  Tannenbaum etc.). 

Besonderer Kritikpunkt am volkstümlich beliebten und praktizierten 

Aberglauben ist – aus der Sicht der Kirchen –, die Tatsache, dass die 

magische Konkurrenz des Aberglaubens „das Heil“ in die eigene Verfü-

gungsgewalt nimmt, denn: „Eine abergläubische Einstellung lässt das 

Vertrauen darauf vermissen, dass der Mensch allein von Gottes Liebe und 

Güte getragen ist und von ihm allein sein Heil erwarten darf. Aberglaube 

verhindert so eine personale Gottesbeziehung; der Mensch flüchtet sich in 

eine Scheinwelt.“ (Katholischer Erwachsenen-Katechismus, S. 200) 

Demnach spricht anscheinend alles dafür, dass der christliche Glauben 

sehr real ist. 

Abstinenz: (1) gegenüber Drogen, Alkohol etc.: Der Gott der Juden, 

Christen und Muslime will nicht nur keine anderen Götter neben sich 

haben (Zweites der christlichen Zehn  Gebote), sondern auch keine 

anderen Drogen. Religion soll das einzige „Opium des Volkes“ sein, das 

die Menschen betäuben und sie über das irdische  Jammertal hinweg-

trösten kann. 

Mohammed & Co. ächteten deshalb den Alkohol als Teufelsgebräu, 

stellten aber immerhin in Aussicht, dass die Gottgefälligen später im 

Paradies den besten Wein verköstigen könnten. Die Christen wiederum 

versuchten das vorgebliche Teufelszeug unter Kontrolle zu bekommen, 

indem sie das Bier selber brauten und lange Zeit ihr Monopol auf kom-

merzielle Schnapsbrennereien und Weingüter verteidigten, die hübsche 



130  

Gewinne abwarfen. Darüber hinaus bemühten sie sich energisch, den 

drogenbedingten Rausch einzudämmen. So trieb Papst Innozenz VIII. in 

seiner ‘Hexenbulle’ von 1484 das Verbot von Cannabis voran. 1912 wur-

den unter Vorsitz von Bischof Brent im Rahmen des Haager Abkommens 

Opium, Kokain und Morphium geächtet und die Grundlagen für die re-

striktive Drogenpolitik des 20. Jahrhunderts geschaffen. Als jedoch vor 

einigen Jahren festgestellt wurde, dass Weihrauch psychoaktive Substan-

zen enthält, war von den kirchlichen Drogenwächtern kein Ton zu hören. 

(2) sexuelle Abstinenz:  Enthaltsamkeit  

Abtreibung: Das Selbstbestimmungsrecht jeder Frau („Mein Bauch ge-

hört mir!“) ist immer noch ein sehr emotionales Thema. „Was Gott ge-

geben, darf der Mensch nicht nehmen“, lautet die Parole der christlichen 

LebensschützerInnen. Die Liberalisierung des Schwangerschaftsabbruchs 

hat ihrer Ansicht nach zu einer „Kultur des Todes“ geführt. Deshalb be-

grüßten sie es enthusiastisch, dass Papst Johannes Paul II. den kirchlichen 

Beratungsinstitutionen untersagte, weiterhin den Beratungsschein auszu-

stellen, der einen legalen Schwangerschaftsabbruch legitimiert: „Hätte der 

Papst sein Placet zum Beratungsschein gegeben, so hätte er damit seine 

Kirche (und unsere gesamte Gesellschaft) an die Kultur des Todes aus-

geliefert. Das aber käme einer Zustimmung der Kirche zum Selbstmord 

unserer Gesellschaft gleich, und das wiederum wäre eine Todsünde gegen 

Gott, der das Leben will und der die Liebe ist.“ So die katholische Best-

sellerautorin und Herausgeberin des Rheinischen Merkur Christa Mewes 

(Mewes, Täuschender Schein). 

Die christlichen „Lebensschutzorganisationen“ – gleich ob katholisch, 

protestantisch oder evangelikal geprägt – treten ein für ein generelles 

Abtreibungsverbot bei Strafandrohung, sie idealisieren die bürgerliche 

Familie und propagieren sexuelle Enthaltsamkeit bis zur Ehe. Vermittelt 

werden diese „heiligen Werte des Abendlandes" in der Regel auf höchst 

unsachliche Weise – mit dramatisch belichteten Bildern, rührenden Anek-

doten, unzulässigen Generalisierungen und pseudowissenschaftlichen 

Hintergrundinformationen. Doch was soll man schon erwarten von Leu-

ten, die glauben, ein Herzschlag sei bereits ein „schlagender Beweis für 

das Menschsein von Anfang an“? (Nach dieser Logik wäre jeder lebende 

Frosch ein Mensch!) Logisches Denken ist nicht unbedingt eine Stärke 

der christlichen LebensschützerInnen. Und so werden wir wohl damit 

leben müssen, dass sie weiterhin ihre Stände in den Innenstädten auf-

bauen und pathetische Reden vor Bildern zerstückelter Embryonen halten. 



 131 

 

Doch soll man sich darüber wirklich aufregen? Ist ein Lebensschützer, 

dessen Sonntagsbraten mit Sicherheit dereinst über größeres Bewusstsein 

verfügte, als die Embryonen, für die er sich einsetzt, nicht ein fast schon 

liebenswertes Bild seiner eigenen Unzurechnungsfähigkeit?  

Gewiss, doch sollte man bei der durchaus amüsanten Don Quichotte-

rie der christlichen LebensschützerInnen nicht das Schicksal der vielen 

Frauen übersehen, die sich – und sei es nur unbewusst – von der christli-

chen Propaganda des „Menschen von Anfang an“ fangen lassen und die 

in der Konsequenz den ohnehin nicht angenehmen Schwangerschafts-

abbruch zusätzlich mit schrecklichen Gewissensbissen bezahlen müssen. 

Die psychischen Schäden, die AbtreibungsgegnerInnen auf solche Weise 

mit ihrem manipulierten Material anrichten, sind in der Tat nicht zu un-

terschätzen. Bei all dem gilt festzuhalten, dass die in unseren Breiten-

graden häufiger anzutreffenden psychopathogenen Schuldgefühle keine 

natürlichen Reaktionen auf Schwangerschaftsabbruch sind (dies belegen 

Studien zum seelisch unkomplizierten Verlauf von Schwangerschafts-

abbrüchen bei Naturvölkern!), sondern ausschließlich Folgeerscheinun-

gen frauenverachtender Lebensschutz-Propaganda. Insofern ist das von 

Lebensschützern häufig benutzte Argument, Frauen sollten von einem 

Schwangerschaftsabbruch absehen, weil sie diesen eventuell mit schwer-

wiegenden psychischen Problemen zu bezahlen haben, nicht einmal 

falsch – sondern einfach nur zynisch. 

Achse des Bösen:  das Böse 

Agnostiker: Ein Mensch, der wie Sokrates weiß, dass er nichts mit Si-

cherheit weiß, was wiederum – wie wir mit einiger Sicherheit behaupten 

dürfen – ein weit sichereres Wissen ist als das Wissen derer, die so un-

sicher sind, dass sie den wissensfreien Glauben an sicheres Wissen nicht 

aufzugeben bereit sind ( Dogma). 

Möglicherweise ist ein Agnostiker für einen wahren Gläubigen sogar 

eine größere Bedrohung als ein  Atheist. Denn während der (theoreti-

sche) Atheist die Existenz Gottes bestreitet, sich aber immerhin auf die 

Sprachspiele der Diskussion mit Gläubigen einlässt, ist für den Agnosti-

ker schon das Nachdenken und Streiten über die Existenz oder Nicht-

existenz Gottes ein sinnloses Unterfangen. Von daher verwundert es 

nicht, dass Agnostiker sich in der von Gläubigen aller Art dominierten 

Weltgeschichte keiner allzu großen Beliebtheit erfreuten. Den Hass der 

Gläubigen bekam bereits Sokrates zu spüren, der – wie viele nach ihm – 



132  

der  Gotteslästerung für schuldig befunden wurde und seine konse-

quente Haltung mit dem Leben bezahlen musste. 

Antisemitismus:  Judenhass 

Apokalypse: Der Begriff „Apokalypse“ bedeutet eigentlich nur „Offen-

barung, Enthüllung“ (von griechisch: apokalypsis). Da die berühmteste 

Apokalypse jedoch die des Johannes ist („Johannesapokalypse“ = ab-

schließender Teil des „Neuen Testaments“) und Johannes wähnte, das 

Weltenende gesehen zu haben, assoziieren heute viele mit dem Begriff 

„Apokalypse“ automatisch eine endzeitliche Katastrophe (siehe auch den 

berühmten Coppola-Film Apocalypse now). Das liegt sicherlich nicht 

zuletzt daran, dass Johannes den finalen Endzeitkampf – während dessen 

die Menschheit von allerlei Plagen heimgesucht wird, Gott über die Men-

schen und die „Hure Babylon“ richtet und schließlich das neue, „himmli-

sche Jerusalem“ ausruft – auf überaus dramatische Weise schildert.  

Trotz oder vermutlich sogar wegen seiner kaum noch steigerungsfähi-

gen Brutalität gilt die Offenbarung des Johannes – so Evangelische und 

Katholische Kirche seltsam einmütig in ihrem Vorwort zur Einheitsüber-

setzung der Apokalypse – als „Zeugnis des unerschütterlichen Glaubens 

an den Sieg Christi und seiner Getreuen“, ja sogar als „das große Trost- 

und Mahnbuch der Kirche“. Zweifellos: Man muss der Johannesapoka-

lypse zugestehen, dass sie einen fulminanten Showdown liefert, der alles, 

was sonst in der Bibel an Ungeheuerlichkeiten geschrieben steht, weit in 

den Schatten stellt. So ist es auch nicht verwunderlich, dass die Apoka-

lypse (wie kaum ein anderes Werk der Weltliteratur!) für Filmproduktio-

nen gleich dutzendweise herhalten musste. Keine Frage: Wenn der (oder 

die) Autor(en) der Johannes-Offenbarung heute noch lebte(n), würde 

Hollywood ihn / sie als Drehbuch-Autor(en) mit einem Ehren-Oscar aus-

zeichnen. 

Apokalyptische Denkmuster erfreuen sich heute aber nicht nur in den 

Medien zunehmender Beliebtheit (Filme, Bücher, Computerspiele etc.), 

sondern auch in der Politik (vgl. Trimondi, Krieg der Religionen). Ins-

besondere christliche und muslimische Endzeitprediger rüsten sich derzeit 

für den „finalen Endkampf zwischen Gut und Böse“. Dass „Offenbarung“ 

im Griechischen „Apokalypse“ bedeutet , könnte daher möglicherweise 

doch noch einen erschreckend realen Sinngehalt entfalten: Während 

nämlich die „apokalyptischen Reiter“ früherer Generationen den Welt-

untergang bloß herbeisehnen konnten, stehen ihren heutigen Nachfahren 

die technologischen Mittel zur Verfügung, um ihre Wahnideen zumindest 



 133 

 

teilweise Wirklichkeit werden zu lassen. So könnte die Apokalypse (im 

Sinne von „Offenbarung“) tatsächlich zu einem wesentlichen Motor der 

Apokalypse (im Sinne von „totaler Katastrophe“) werden. 

Astrologie: Erkenntnisfreie „Sternenkunde“ für Leute, die entgegen aller 

Tatsachen annehmen, dass irgendetwas in den Sternen „geschrieben 

steht“. Biblisch lässt sich die Astrologie allerdings begründen: Am ersten 

Tag hat der HERR das  Licht angemacht, am zweiten Wasser und Erde 

getrennt, am dritten Gras und Kraut, Bäume mit Früchten geschaffen, und 

am vierten Tag machte er „zwei große Lichter: ein großes Licht, das den 

Tag regiere, und ein kleines Licht, das die Nacht regiere, dazu auch die 

Sterne. Er setzte sie an die Feste des Himmels, dass sie schienen auf die 

Erde und den Tag und die Nacht regierten und schieden Licht und Fins-

ternis.“ (1 Mose 1, 16-17). Entsprechend heißt es in Psalm 8, 4: „Seh’ ich 

den Himmel, das Werk deiner Finger. Mond und Sterne, die du befestigt 

....“ Lange Rede kurzer Sinn: Da also der HERR die Sterne dort oben 

am Himmelszelt befestigt hat (übrigens eine typische Betrachtungsweise 

nomadisierender Beduinen in ihren Zelten!), muss das Ganze auch einen 

Sinn haben! Warum sonst sollte der HERR diese schönen Sternenbilder 

für uns gebastelt haben? Aus purer Langeweile? Wohl kaum. Dass Gott 

uns mit den Sternenbildern etwas mitteilen wollte, „wussten“ doch schon 

die „Heiligen Drei  Könige“ (immerhin fanden sie – angeblich – mit 

Hilfe des „Sterns von Bethlehem“ die Krippe des kleinen Jesuskindes!). 

So verwundert es nicht, dass die Astrologie ( Esoterik) zum festen Be-

standteil des christlichen Volksglaubens avancierte, obwohl bei aufge-

klärter Betrachtung „das Muster eines Sternbildes keine größere Bedeu-

tung hat, als ein feuchter Fleck an der Badezimmerdecke“: 

„Man beachte, wie wenig es demnach bedeutet, wenn man sagt, Nep-

tun trete in den Wassermann ein. Der Wassermann ist eine unzusammen-

hängende Gruppe von Sternen, die ganz unterschiedlich weit von uns 

entfernt sind und untereinander in keinerlei Beziehung stehen, abgesehen 

davon, dass sie ein bedeutungsloses Muster bilden, wenn man sie von 

einem bestimmten (nicht sonderlich außergewöhnlichen) Ort in der Gala-

xis (nämlich von der Erde aus) betrachtet. Ein Sternbild ist kein Gebilde 

und damit ist es auch nicht etwas, in das Neptun oder irgendwer sonst 

‘eintreten’ könnte.“ (Dawkins, Der entzauberte Regenbogen, S. 158) 

So absurd die Astrologie auch dem gesunden Menschenverstand er-

scheint: Kaum eine Tageszeitung oder Illustrierte kommt heutzutage ohne 

den Blödsinn der Horoskope aus. Wie es scheint, ist der eingepflanzte 



134  

Kinderglaube an die gute Führung durch höhere Mächte auch im 21. Jahr-

hundert noch ungebrochen. 

Atheist: Häufig übersetzt als „Gottesleugner“, was jedoch einigermaßen 

unsinnig ist, da man nur etwas leugnen kann, was erwiesenermaßen exis-

tiert oder zumindest irgendwann einmal existiert hat. (Ansonsten wäre 

die Welt voller Hexen-, Kobold- oder Katzenentenschweinefantenbär-

Leugner etc.) In dieser Leugnungs-Sichtweise müsste es eigentlich Anti-

theist heißen – die weiterhin bestehende Anbindung an das Christentum 

wird dadurch besser deutlich –, denn der „Atheist“ ist eigentlich der 

„Gottlose“, d. h. jemand, dem Gott gleichgültig ist, der ihn nicht (mehr) 

interessiert. Aus kirchlicher Sicht ist das allerdings das Schlimmste, was 

passieren kann. 

Atheismus tritt in zwei idealtypischen Varianten auf: 1. als theoreti-

scher Atheismus (der besagt, dass es an sich keinen Gott gibt bzw. geben 

kann, was jedoch leicht ebenfalls zu einem  Dogma ausarten kann); 2. 

als praktischer Atheismus (der besagt, dass es für uns angesichts der Da-

tenlage und der Geschichte religiöser Bewegungen nicht sinnvoll ist, von 

der Existenz eines Gottes auszugehen). Zu diesem praktischen Atheismus 

bekennen sich häufig auch  Agnostiker. 

Ausrottung: Ähnlich einem Gärtner, der das „Unkraut“ in seinem Garten 

„mit Stumpf und Stiel ausrottet“, verfuhr auch schon  Gott: „Wenn aber 

ein Männlicher nicht beschnitten wird an seiner Vorhaut, wird er aus-

gerottet werden aus seinem Volk, weil er meinen Bund gebrochen hat.“ 

(1 Mose 17, 14). Solche Ausrottungsgründe gibt es noch einige weitere. 

 Falsche Bäckerei: „Denn wer gesäuertes Brot isst, der soll ausgerottet 

werden aus der Gemeinde Israel“ (2 Mose 12,19)  

 Falsche Salbe: „Wer solche Salbe macht oder einem Unberufenen 

davon gibt, der soll aus seinem Volk ausgerottet werden.“ (2 Mose 30, 

33)  

 Sonntagsarbeit: „Darum haltet meinen Sabbat, denn er soll euch heilig 

sein. Wer ihn entheiligt, der soll des Todes sterben.“ (2 Mose 31, 14) 

„Und wer an diesem Tage irgendeine Arbeit tut, den will ich vertilgen aus 

seinem Volk.“ (3 Mose, 23, 30) 

 Als ‘Unreiner’ vom Altaropfer essen: „Wer aber essen wird von dem 

Fleisch des Dankopfers, das dem HERRN gehört, und hat eine Unreinheit 

an sich, der wird ausgerottet werden aus seinem Volk.“ (3 Mose 7, 20) 

 Blutwurst essen: „Jeder, der Blut isst, wird ausgerottet werden aus sei-

nem Volk.“ (3 Mose 7, 27) 



 135 

 

 Sexualität mit den falschen Menschen: „Alle, die solche Greuel tun, 

werden ausgerottet werden aus ihrem Volk.“ (3 Mose 18, 29) ( Todes-

strafe) 

 Geisterbeschwörung und Zeichendeuterei: „Wenn sich jemand zu den 

Geisterbeschwörern und Zeichendeutern wendet, dass er mit ihnen Ab-

götterei treibt, so will ich mein Antlitz gegen ihn kehren und will ihn aus 

seinem Volk ausrotten.“ (3 Mose 20, 6) 

 Geschlechtsverkehr während der Menstruation: „Wenn ein Mann bei 

einer Frau liegt zur Zeit ihrer Tage und mit ihr Umgang hat und so den 

Brunnen ihres Blutes aufdeckt und sie den Brunnen ihres Blutes aufdeckt, 

so sollen beide aus ihrem Volk ausgerottet werden.“ (3 Mose 20, 18) 

 Essen während der Fastenzeit: „Denn wer nicht fastet an diesem Tage, 

der wird aus seinem Volk ausgerottet werden.“ (4 Mose 16, 30) 

 Berührung eines Toten: „Wenn aber jemand irgendeinen toten Men-

schen anrührt und sich nicht entsündigen will, so macht er die Wohnung 

des HERRN unrein, und solch ein Mensch soll ausgerottet werden aus 

Israel.“ (4 Mose 19, 13) 

 „Bosheit“: „Denn die Bösen werden ausgerottet, die aber des HERRN 

harren, werden das Land erben.“ (Ps 37, 9) „Denn die Gesegneten des 

HERRN erben das Land; aber die er verflucht, werden ausgerottet.“ (Ps 

37, 29) 

 Gottlosigkeit, Treulosigkeit: „Aber die Gottlosen werden aus dem Land 

ausgerottet und die Treulosen daraus vertilgt.“ (Spr 2, 22) 

 Judenfeindschaft: „Und der Neid Ephraims wird aufhören und die 

Feindschaft Judas ausgerottet werden ...“ (Jes 11, 13) 

 Geldwechsler: „... denn das ganze Krämervolk ist dahin, und alle, die 

Geld wechseln, sind ausgerottet.“ (Zef 1, 11) 

Ach  Herrje! Wir sind nicht beschnitten, essen das falsche Brot, kaufen 

bestimmt nicht die richtige Salbe, arbeiten manchmal auch Sonntags, 

fasten nicht zu den vorgeschriebenen Zeiten, haben dem toten Opa über 

die Wange gestreichelt und ob wir immer nur Sexualität mit den richtigen 

Menschen hatten? Also: Wir gehören im Namen der  Liebe ausgerottet!  

Ausrufe: Der umständlich klingende Sammelbegriff „Ausrufe“ erfasst die 

jeweils nur wenigen Worte (häufig nur ein einziges Wort) der Flüche, 

Verwünschungen, Überraschungsausdrücke – also jene „Kraftwörter“, die 

wir als Kinder nicht aussprechen durften, auch wenn Vater, Onkel und 

größere Brüder „herrgottslästerlich“ fluchten, Mutter allerdings nicht: 

„Das gehört sich nicht.“ 



136  

Diese Ausrufe sind sehr plötzlich, emotional und kaum intellektuell 

‘kontrolliert’. Die Vermutung, dass sich in diesen spontanen Äußerungen 

gesellschaftlich und individuell Unterdrücktes seinen Weg nach außen 

sucht, ist dementsprechend naheliegend. Auffallend ist dabei, dass die 

US-amerikanische Gesellschaft – mit einer ausgeprägten Doppelmoral 

von offizieller Prüderie und gedruckten Obszönitäten unter dem Laden-

tisch – ihre Hauptflüche aus der Sexualität bezieht: Fuck!, Fuck You! 

(Fick dich selber, Scher dich fort), Mother Fucker! (Mutterficker). Im 

deutschen Kulturkreis sind es hingegen zwei andere Bereiche, die an-

scheinend unter alltäglicher Verklemmung leiden. Zum einen sind es 

Wörter aus dem Fäkalienbereich und zum anderen – und vorwiegend – 

aus der christlichen Glaubenstradition. 

Das alltägliche Fluchen „Arschloch!“ bzw. „Scheiße!“ ist theologisch 

sicherlich relativ neutral, ebenso wie „Verpiss dich!“. Bei „Verdammte 

Scheiße!“ wird es schon biblischer und rein christlich sind:  Ach, 

Herrje!  Alles Gute kommt von oben!  Da haben wir den Segen! 

 Heilig’s Blechle!  Heiliges Kanonenrohr!  Herrgottsakrament! 

 Herrjemine!  Himmel, Arsch und Zwirn! Himmelsakrament!, Jesses! 

 Jessemaria!  Kruzitürken!  Gott, oh Gott!  Pfui, Teufel!  Sakra!, 

Verdammt noch mal!  Verdammt und zugenäht! 

Es ist nicht überraschend, dass diese Verwünschungen überwiegend in 

verkürzter Form erfolgen. Zum einen wird es dadurch sprachlich schärfer, 

betonter, und zum anderen wird damit verschleiert, wie man das Heilige 

in den Mund nimmt, nämlich recht oder verdammt abfällig. 

Der  Teufel kommt nur selten vor, Gott und die Sakramente häufi-

ger. Das erscheint verwunderlich. Welcher Druck wird damit gleichzeitig 

abgelassen und artikuliert? 

Autorität: die zwingende Macht eines (vermeintlich) Überlegenen, der 

man sich (angeblich) unterordnen muss. Nach christlicher Auffassung ist 

selbstverständlich  Gott, der legendäre „Schöpfer der Welt“, die Auto-

rität über allen Autoritäten. Weltliche Autorität (beispielsweise die Auto-

rität der Eltern gegenüber den Kindern, des Chefs gegenüber den An-

gestellten) gilt als von Gott verliehen und daher per se schützenswert. 

Deshalb plädieren authentische Christen wie der Kölner Erzkatholik Prof. 

Dr. Dr. Peter Berglar für eine „moralische und praktische Wiederaufrüs-

tung der Erziehung“, die nur mittels einer ordentlichen Portion Autorität 

wieder auf den von Gott vorgegebenen Weg gebracht werden könne: 

„Jeder Autoritäts-Träger trägt Geliehenes – das an Autorität nämlich, was 



 137 

 

ihm aus jener göttlichen Fülle zugeteilt ist. Weil der Mensch ein ‘ahnen-

des Wissen’ von Heil und Vollendung, vom Gleichgewicht harmonischer 

Ordnungen in seiner Seele trägt, vermag er einerseits als Vater und Mut-

ter, als Priester, als Regierender und Anleitender zum Überbringer, Ver-

mittler und Bewahrer dieses Wissens zu werden und andererseits – davon 

nicht zu trennen – dieses auch als solches zu erkennen und anzunehmen. 

Weil es göttliche Herrschaft gibt, kann es irdische Regierungen geben.“ 

(Berglar, Autorität, S. 19) 

Der christliche Psychotherapeut G.  J. M. van den Aardweg sekundiert: 

„Entgegen anderslautenden Trends ist und bleibt in der Erziehung [...] 

Gehorsam ein wichtiger Wert. [...] Er beginnt in der Familie: Eltern dür-

fen sich nicht scheuen von ihrem Kind etwas zu verlangen, was es nicht 

gerne tut … durch Gehorsam erst lernt das Kind, dass es sich Geboten, 

die befolgt werden müssen, beugen muss. Eine Erziehung, die den Gehor-

sam nicht ausklammert, fördert entscheidend eine demütige Haltung, die 

zu einer reifen Persönlichkeit gehört.“ (van den Aardweg, Erziehungsziel 

Glück, S. 94) 

Das sahen und sehen nichtchristliche Psychologen und Pädagogen 

freilich ganz anders. Erich Fromm beispielsweise forderte eine Erziehung 

zu produktivem Ungehorsam, eine Erziehung zum aufrechten Gang, die 

Menschen dazu befähigen solle, irrationale Autoritäten zu überwinden, 

anstatt in  Demut vor ihnen zu erstarren. 

B 

Bergpredigt: Insbesondere die sog. „Bergpredigt“ wird immer wieder 

gerne zitiert, um den humanen Kern des Evangeliums und des Christen-

tums hervorzuheben. Das wäre in Ordnung, wenn es nicht mehrere Ein-

wände gäbe. 

1. Herkunft: Die berühmten neun „Seligpreisungen“ (Selig sind die da 

geistlich arm sind etc. – Mt 5, 1 ff.) gehen nicht auf Jesus zurück. Sie 

lauten bei Lukas anders und sind nicht nur eine Parallele zu den Schriften 

der Essener von Qumram, sondern auch zu dem Buch Henoch. In jüngster 

Zeit hat man auch erstaunliche Parallelen zu den Weisheitssprüchen kyni-

scher Wanderprediger (Anhänger des heidnischen „Diogenes aus der 

Tonne“) aufdecken können, die Anfang des ersten Jahrhunderts das sog. 



138  

„Heilige Land“ erreichten (Doherty, Jesus-Puzzle). Bei der Bergpredigt 

handelt es sich also um eine Sammlung von Sprüchen, von denen man 

nicht weiß, wann und von wem sie an wen gerichtet wurden (vgl. Aug-

stein, Jesus Menschensohn, S. 157). Bezeichnend ist, dass die Evangeli-

sten sich sogar sehr uneins sind, wo denn diese „Bergpredigt“ stattgefun-

den haben soll. Matthäus (Kap. 5-7) lässt Jesus dazu tatsächlich auf einen 

Berg steigen, bei Lukas steigt er zu seiner vergleichsweise sehr viel kür-

zeren Ansprache ausdrücklich vom Berg herunter und „trat auf ein ebenes 

Feld“ (6, 17), also eine „Feldpredigt“. Markus und Johannes erwähnen 

diese so zentrale „Friedenspredigt“ überhaupt nicht. 

2. Strafandrohungen: Selbst in der „Bergpredigt“ finden sich jene ty-

pisch christlichen Höllendrohungen, „deren unheilvolle, psychisch ver-

heerende Wirkung in der Geschichte des Christentums auf unzählige 

Menschen gar nicht übertrieben werden kann.“ (Buggle, Denn sie wissen 

nicht, S. 98) So wird das harmlose, versteckte, lüsterne Betrachten einer 

verheirateten Frau, auf eine Weise interpretiert, die jedes Fundamenta-

listInnen-Herz vor Entzückung höher schlagen lässt: „Wenn dich dein 

rechtes Auge zum Bösen verführt, dann reiß es aus und wirf es weg! 

Denn es ist besser für dich, dass eines deiner Glieder verloren geht, als 

dass dein ganzer Leib in die Hölle geworfen wird.“ (Mt 5, 27-30).  

Böse, das: Gegenbegriff zu: das  Gute. Ausdruck eines naiv moralisie-

renden, gespaltenen Weltbildes ( Dualismus), in dem im wahrsten Sinne 

des Wortes alles „dämonisiert“ wird, was irgendwie „ungehörig“ er-

scheint und sich der eigenen Erkenntnisfähigkeit entzieht.  

Herkunft des Bösen: Das Böse kam nach christlicher Auffassung in die 

Welt durch den sog. „Sündenfall“. Für den Christen versteht sich von 

selbst, dass das Böse nicht vom „lieben Gott“ gewollt war ( A und O), 

denn der kann in seiner allumfassenden Güte weder böse sein noch ir-

gendetwas Böses erschaffen. Aber aus Gründen, die nur Gott weiß 

( Geheimnis des Glaubens), nahm der Schöpfer das Böse billigend in 

Kauf, als er Engel und Menschen mit der sog.  Willensfreiheit ausstat-

tete. Zwar wusste der Allmächtige und Allwissende, dass willensfreie 

Individuen per Definition eigensinnig sind, er liebte aber seine Geschöpfe 

so sehr, dass er dieses Risiko einging, auch wenn er dadurch (zeitweilig, 

denn am Ende wird ja alles wieder gut!) die Harmonie seiner Schöpfung 

aufs Spiel setzte. Und so geschah, was geschehen musste: Als sich ein 

Teil der Engel gegen Gott auflehnte und Adam und Eva von der verbote-



 139 

 

nen Frucht naschten, geriet die Schöpfung aus den Fugen. Das genuin 

Böse war entstanden und es wirkt bis zum heutigen Tage fort. 

Anatomie des Bösen: Das Böse – so versichert uns die Deutsche Bischofs-

konferenz – ist nicht nur „Ausdruck und Folge menschlicher Freiheit“, es 

hat „kosmische Dimension“. Es ist also nicht nur für uns böse, es ist an 

sich böse. Es ist fürchterlich, grauenerregend, atemberaubend böse-böse – 

nicht nur irgendwie gemein oder unfair. Darüber hinaus ist das Böse auch 

noch schrecklich raffiniert, denn es will uns verführen, hier und heute, 

immer und überall. Deshalb muss der Mensch stets auf der Hut sein, die 

religiösen Gesetze befolgen und das Böse meiden, wenn möglich: ver-

nichten – vor allem, wenn das Böse „Achsen bildet“ (US-Präsident Bush), 

um die guten Menschen vom rechten Weg abzubringen. 

Bedeutung des Bösen: Der Glaube an die Existenz des Bösen liefert dem 

einfach strukturierten Geist hinreichend einleuchtende Erklärungen für 

den nicht gerade optimalen Zustand der göttlichen Schöpfung ( Theo-

dizee). Indem er missfällige Menschen oder Entwicklungen als „böse“ 

etikettiert, kann der Gläubige „heiligen Zorn“ empfinden und sich auf der 

„sicheren Seite“ fühlen. Allerdings hat diese Sicherheit einen hohen Preis. 

Denn der Mensch, der an das Böse und seine eigene Willensfreiheit 

glaubt, steht in ständiger Gefahr, selber  Schuld auf sich zu laden. 

Schuldgefühle wiederum gelten als Hauptursachen für seelische Störun-

gen. Auch viele säkular denkende Menschen haben sich von der meta-

physischen Idee einer aus freiem Willen aufgeladenen, moralischen 

Schuld nicht wirklich befreien können. Dabei beruht dieses Schuldkon-

zept auf äußerst ‘sandigem’ Fundament. Bei Licht betrachtet, also jenseits 

des religiösen  Hokuspokus, sind Gut und Böse banale, inhaltsleere 

Begriffe. Nach heutigem Wissensstand verhalten sich Menschen nämlich 

exakt so, wie sie sich aufgrund ihrer biologischen Prägung und ihrer 

Lebenserfahrung verhalten müssen. Kaum ein Neurophysiologe von Rang 

glaubt noch an die sog.  Willensfreiheit. Damit entfällt aber die empiri-

sche Basis für die vermeintlich freie, moralische Entscheidung für oder 

gegen Gott, für das Gute oder das Böse. Schlimmer noch: Der „liebe 

Gott“ hat kein Alibi mehr, das erklären könnte, warum seine Schöpfung 

derart aus dem Ruder gelaufen ist.  

Realität des Bösen: Ansonsten lassen Darth Vader („Krieg der Sterne“) 

und seine „Heiligkeit“ Papst Johannes Paul II. grüßen, der anlässlich 

seines Besuches (Mitte August 2002) in Polen murmelte, dass der Welt 

„bisher unbekannte Gefahren bevorstünden“ durch „das Geheimnis des 



140  

Bösen“. Wen oder was auch immer er damit gemeint haben könnte: Da 

der Papst als  Exorzist ja bereits mehrfach das Böse in Gestalt des Teu-

fels gesehen hat, wird er wohl gewusst haben, von welcher Teufelei er 

sprach. Als gewöhnlicher Mensch muss man da richtig doll aufpassen, 

denn derselbe alte Mann erklärte Ende Januar 2002, dass die Unauflös-

lichkeit der Ehe Teil der göttlichen Ordnung sei und für jeden gelte. Wer 

als Anwalt oder Richter an einem Scheidungsverfahren teilnehme, kolla-

boriere mit dem Bösen! ( Advocatus Diaboli) 

C 

Christen(tum): „Ein guter Christ sein“ – das war über Jahrhunderte hin-

weg identisch mit „ein guter Mensch sein“ ( das Gute). Mittlerweile hat 

sich aber herumgesprochen, dass es sowohl „gute Menschen“ gab, die 

keine „guten Christen“ waren, als auch „gute Christen“, die keine „guten 

Menschen“ waren. Halten wir uns also lieber an die Fakten: Christen sind 

Menschen, die trotz Hitler, Hunger, Haarausfall an die Existenz eines 

allmächtigen, allwissenden und allgütigen Schöpfergottes glauben. Dieser 

soll nicht nur in sechs Tagen die Welt erschaffen haben, sondern auch 

seinen „eingeborenen Sohn“ (Codename: Jesus Christus) auf Erden ge-

sandt haben, damit dieser „Sohn“ von einer historischen Besatzungsmacht 

auf abscheuliche Weise hingerichtet werde. Durch dieses Menschenopfer, 

so glauben die Christen, sei die sog. „Erbsünde“ gesühnt und der Weg 

geebnet für ein postmortales Leben in himmlischen Freuden.  

Von seinem Ursprung her ist das Christentum eine jüdische Sekte. Als 

sich die Auffassungen der Christen – insbesondere die Idee des erschie-

nenen Messias – nicht als mehrheitsfähig erwiesen, wandten sie sich 

entschlossen gegen die Mehrheits-Juden.  

Auch wenn das Christentum heute weitgehend theoretisch widerlegt 

ist, praktisch erledigt ist es seltsamerweise noch immer nicht. Auf der 

Basis des Satzes: „Mein Reich ist nicht von dieser Welt“, entwickelte es 

sich zu einer der erfolgreichsten Geschäftsideen der Weltgeschichte, 

insbesondere wenn man bedenkt, dass die erste Filiale des Unternehmens 

nur aus zwölf Mann und einem Esel bestand. Heute verfügt allein die 

katholische Firma der christlichen Holding über einen Gesamt-Geschäfts-

führer (Papst), ca. 150 Prokuristen (Kardinäle), rund 4.500 Abteilungs-

leiter (Bischöfe), etwa 400.000 Filialleiter (Priester) sowie 800.000 weib-



 141 

 

liche Hilfskräfte (Nonnen). Wie viele Esel sich darunter befinden, lässt 

sich empirisch nur schwer ermitteln … 

Christentum „light“: Nach dem Zweiten Weltkrieg etablierte sich vor 

allem in Westeuropa eine auf den ersten Blick progressiv erscheinende 

Version des Christentums, die sich insbesondere in alternativen, pazifisti-

schen Kreisen großer Beliebtheit erfreut. Im Christentum „light“ gibt es 

keine Hölle, keinen Teufel, keine Erbsünde, keine ewige Verdammnis, 

sondern bloß Friede, Freude, Eierkuchen auf ganzer Linie und für alle 

Menschen.  

Zweifellos: Die Anliegen der ‘Weichfilterchristen’ (Pazifismus, Um-

weltschutz [fälschlicherweise deklariert als „Bewahrung der  Schöp-

fung“], soziale Gerechtigkeit [fälschlicherweise hergeleitet aus der 

 Bergpredigt und den Zehn  Geboten], Überwindung der Auslän-

derfeindlichkeit etc.) sind per se unterstützenswert. Die Herleitung dieser 

noblen Ideale aus der christlichen Lehre jedoch ist intellektuell kaum 

nachvollziehbar. Denn wohlgemerkt: Ohne Hölle, Teufel, Sündenfall, 

ewige Verdammnis etc. macht die sog. „Erlösungstat“ des christlichen 

Messias keinerlei Sinn! Ein „Weichfilter-Christentum“, das aus modisch-

opportunistischen Überlegungen heraus glaubt, ohne Teufel und Dämo-

nen auskommen zu können, ist in etwa vergleichbar mit einem Elfmeter-

schießen, bei dem die gegnerische Mannschaft gar nicht antritt (vgl. 

Schmidt-Salomon, Manifest, S. 32 ff.).  

Christus: griech. „der Gesalbte“, der Erlöser oder „Messias“, legendäre 

Gestalt, auf die sich das Christentum gläubig bezieht. Dieser Christus darf 

auf keinen Fall mit der historischen Person  Jesus von Nazareth ver-

wechselt werden, er ist in vielerlei Hinsicht die totale Negation des histo-

rischen Jesus. War der historische Jesus (sofern es eine solche Person 

überhaupt gab) als patriotischer Jude erklärter Feind der Römer, so mu-

tierte der retuschierte Christus zum politisch indifferenten Römerfreund. 

Ja, die Verfälschung der historischen Wahrheit in den Evangelien (ins-

besondere im Johannesevangelium) geht soweit, dass aus Pilatus, der stets 

„kurzen Prozess“ mit Verurteilten machte, ein verständnisvoller Zuhörer 

wurde und für die Ermordung des Rebellen Jesus sein eigenes Volk, die 

Juden, herhalten müssen ( Judenhass). Auf diese Weise verwandelte 

sich die antirömische Botschaft, für die der historische Jesus (wie gesagt: 

sofern es eine solche Person überhaupt gab!) sterben musste, in eine anti-

jüdische und – Ironie des Schicksals – die wohl wichtigste Agentur zur 



142  

Verbreitung seines angeblichen Gedankenguts – die katholische Kirche – 

siedelte ihre Zentrale genau an dem Ort an, an dem der jüdische Rebell 

wohl nur die übelsten Dämonen vermutet hätte: in Rom.  

D 

Deist: Ein Mensch, der davon ausgeht, dass sich  Gott (zumindest zum 

gegenwärtigen Zeitpunkt) nicht (oder nicht mehr) um seine Schöpfung 

kümmert. Gründe hierfür könnten sein: Der Tod oder die schwerwiegende 

Erkrankung Gottes, vollständige Ignoranz Gottes gegenüber dem Leiden 

seiner Geschöpfe, (vorübergehend) dringendere Geschäfte Gottes (viel-

leicht ist ER ja in der Pinkelpause) oder aber die (vielleicht weise) göttli-

che Erkenntnis, dass in puncto Verbesserung des reichlich verkorksten 

Universums ohnehin Hopfen und Malz verloren sind. 

Demut: Demütiges Verhalten kennen wir aus dem Tierreich: Wenn ein 

Tier unterlegen ist, versucht es mit Hilfe von Demutsgebärden den Riva-

len zu besänftigen, um nicht getötet zu werden oder ernsthafte Verletzun-

gen davon zu tragen.  

Insofern ist die von Christen als Tugend geforderte Demut vor ihrem 

Gott nur ein Erbe archaischen Verhaltens, das insofern pervertiert ist, als 

es sich bei ihrem Gott nicht um einen realen, sondern um einen bloß ima-

ginären Stärkeren handelt. Als Gegensatz zum demütigen, d.  h. mutlosen 

und ehrfürchtigen Verhalten haben Humanisten den sog. „aufrechten 

Gang“ gefordert – eine Haltung, die freien Menschen wohl besser zu 

Gesichte steht als die Festschreibung permanenter Unterwerfung. 

Diebstahl, geistiger: Zur intellektuellen Redlichkeit gehört es, dass man 

zwischen dem, was im eigenen Kopf entstanden ist, und dem, was man 

von anderen Autoren übernommen hat, sauber unterscheidet und dafür die 

jeweilige Quelle angibt. Und das Christentum? Alles geklaut. Nennt es 

seine Quellen? Oder ist es ein Original? 

Es „gibt im Christentum absolut nichts, was nur den geringsten An-

spruch hätte auf geistes- oder religionsgeschichtliche Originalität. Denn 

von seinen zentralsten Gedanken bis zum periphersten Brauch wurde alles 

von ‘Heiden’ oder Juden rezipiert: die Predigt vom nahen Reich, die 

Gotteskindschaft, die Nächsten- und die Feindesliebe, die Messias- und 

Heilandsidee, die Prophezeiungen des Erlösers, seine Herabkunft, wun-



 143 

 

derbare Geburt durch eine Jungfrau, Anbetung durch die Hirten, seine 

Verfolgung schon in der Wiege, seine Versuchung durch den Satan, sein 

Lehren, Leiden, Sterben (auch am Kreuz), sein Wiederauferstehen (auch 

am dritten Tag oder nach drei Tagen, also am vierten Tag, denn selbst 

dieses Schwanken der Evangelien hat seine Ursache offenbar darin, dass 

man die Auferstehung des Gottes Osiris am dritten, die des Gottes Attis 

am vierten Tag nach seinem Tod beging), sein leibhaftiges Erscheinen vor 

Zeugen, seine Höllen- und Himmelfahrt, die Erbsündenlehre, die Prä-

destinationslehre, Trinität, Taufe, Beichte, Kommunion, die Siebzahl der 

Sakramente, die Zwölfzahl der Apostel, das Apostelamt, das Amt des 

Bischofs, des Priesters, des Diakons, Sukzessionen, Traditionsketten, 

Gottesmutter, Madonnenkult, Wallfahrtsorte, Votivtafeln, Reliquien-

verehrung, Weissagung, Wunder, wie Wandeln auf dem Wasser, Sturm-

beschwörungen, Speisenvermehrungen, Totenerweckungen – wozu die 

Aufzählung: nichts ist neu!“ (Deschner, Opus diaboli, S. 126) 

Aber genau dieser prall gefüllte Vorratsschrank sich ergänzender wie 

diametral widersprüchlicher Vorstellungen ist die eigentliche Qualität, da 

je nach Opportunität die Zitate und Bezüge geändert werden können. Das 

Christentum ist ein Gemischtwarenladen, von dem nur die  Theologen 

oder andere Blinde glauben, dass es aus erster (göttlicher) Hand sei. In 

Wahrheit aber ist das Christentum eine Second-Hand-Religion. 

Diktatur des Genetariats: „Every sperm is sacred / Every sperm is great / 

If a sperm is wasted / God gets quite irate“, sangen die Anarcho-Komö-

dianten von Monty Python, um den katholischen Sinn des Lebens zu 

verdeutlichen („Jedes Spermium ist geheiligt / Jedes Spermium ist be-

deutend / Wenn ein Spermium verloren geht / Wird Gott ganz schön 

wütend“). In der Tat: In der Fixierung und archaischen Härte, nicht zu 

tolerieren, dass nur ein einziges menschliches Spermium für die Zeugung 

(= Weitergabe der Gene) verloren geht, erzwingt das Christentum (vor 

allem in Gestalt des Katholizismus) eine theologisch verschleierte, aber 

nicht weniger folgenreiche ( Weltbevölkerung) Diktatur der Gene über 

den Menschen (Genetariat). (Von wegen: Herrschaft des Geistes!)  

Männer, die gegen das harte Spermaerhaltungsgesetz verstoßen haben 

( Onanie) sofort auszurotten (und damit ihren Vorrat an Genen zu ver-

nichten), ist im göttlichen Kampf zur Erhaltung des Genetariats zwar 

bedauerlich, aber ein unvermeidbarer „Kollateralschaden“. 

Was nun aber, wenn ein katholischer Mann für eine medizinische 

Untersuchung (beispielsweise zur Abklärung einer möglichen Unfrucht-



144  

barkeit) eine Spermaprobe abliefern soll? Onanieren ist ausgeschlossen. 

Der amerikanische Katholik Charles Panati berichtet über das beachtliche 

Kunststück, wie diese Spermaprobe doch noch zustande kam. „Ein 

Theologe empfahl, die Ärzte sollten das Sperma mit Nadel und Spritze 

direkt aus dem Hoden des Mannes saugen. Rom winkte ab, war doch 

auch dies nichts anders als ‘Samen vergeuden’ und gleichbedeutend mit 

Masturbation. Das Ejakulat eines Mannes durfte nur an einem Ort ab-

gesondert werden: in der Vagina einer Frau. Ein anderer Theologe schlug 

vor, das unfruchtbare Paar solle unmittelbar vor dem Gang zum Arzt 

miteinander verkehren. Der Arzt könne dann der Vagina der Frau eine 

Spermaprobe entnehmen. Dem Papst sagte diese Lösung zu, den Ärzten 

nicht. Schließlich entschied sich Rom für die Idee, ein leicht durch-

löchertes Kondom zu verwenden. Der Mann streift ein Kondom über, das 

er zuvor mit einer Nadel durchbohrt hat. Die Löcher eröffnen immerhin 

die Möglichkeit einer Zeugung, so dass dem theologischen Imperativ 

Genüge getan war. Nach dem trickreichen Geschlechtsakt zieht der Mann 

das Kondom mit dem übrigen Sperma vorsichtig ab, eilt in die Praxis des 

untersuchenden Arztes und kommt ohne Sünde davon.“ (Panati, Populä-

res Lexikon religiöser Bräuche, S. 408 f.) 

Dogma: griech. „Lehrsatz“. Als unfehlbar gedachter Glaubenssatz, der 

prinzipiell nicht hinterfragbar ist und somit ewige Gültigkeit beansprucht. 

Mittels Dogmen wird Kritik von der Wurzel her eliminiert. Eine Revi-

sion des in sich gefestigten Lehrgebäudes ist kaum möglich. Die Katholi-

sche Kirche ging sogar soweit, dass sie sich selbst bzw. dem jeweiligen 

Papst prinzipielle Unfehlbarkeit in Glaubensfragen dogmatisch attestierte. 

Der Wissenschaftstheoretiker und Sozialwissenschaftler Hans Albert 

erkannte hierin zu Recht eine von Ängsten bestimmte Immunisierungs-

strategie: „Man darf […] annehmen, dass Autoritäten, für die eine solche 

Kritikimmunität beansprucht wird, nicht selten deshalb auf diese Weise 

ausgezeichnet werden, weil ihre Problemlösungen wenig Aussicht haben 

würden, einer sonst möglichen Kritik standzuhalten. Je stärker ein solcher 

Anspruch betont wird, um so eher scheint der Verdacht gerechtfertigt zu 

sein, dass hinter diesem Anspruch die Angst vor der Aufdeckung von 

Irrtümern, das heißt also: die Angst vor der Wahrheit, steht.“ (Albert, 

Traktat über kritische Vernunft, S. 44) 

Dreifaltigkeit: Eine überaus seltene, von Gläubigen daher hoch geprie-

sene Form von „multipler Göttlichkeit“, etwa analog zum Krankheitsbild 

der „multiplen Persönlichkeit“. Wäre Gott ein Mensch, müsste man ihn 



 145 

 

wohl mit starken Psychopharmaka behandeln, denn die Geschichte, die 

seine Dreifaltigkeit über sich selbst zum Besten gibt, hat es in sich: 

Ausgangspunkt war ein böser Streit mit einigen seiner Geschöpfe. 

Diesen Unfrieden wollte Gott beilegen – nachdem er es einige Male mit 

Massenvernichtungsaktionen versucht hatte ( Sintflut,  Sodom und 

Gomorra) –, indem er sich selbst in die drei Segmente „Vater“, „Sohn“ 

und „Heiliger Geist“ aufspaltete und bei all dem dennoch ein und derselbe 

ungeteilte und seit jeher existierende Gott blieb. Dann sendete er einen 

Teil seiner Selbst (nämlich den Heiligen Geist) aus, um eine Jungfrau 

namens Maria ( Leihmutter) zu befruchten ( Missbrauch, sexueller), 

die neun Monate später einen weiteren Teil seiner selbst (nämlich den 

Sohn) zur Welt brachte ( Klonen). Der Gottessohn predigte eine Zeit-

lang in der Umgebung von Jerusalem, trieb Dämonen aus ( Exorzismus) 

und vollführte gelegentlich kleinere Wunder. Seine eigentliche Bestim-

mung bestand aber darin, auf abscheuliche Weise hingerichtet zu werden, 

denn das hatten die Fantastischen Drei (Vater, Sohn und Heiliger Geist) 

von langer Hand geplant. Warum? Weil allein die Ermordung und Wie-

derauferstehung des zweiten Ichs (der Sohn) das erste Ich (Vater) über 

den Sündenfall hinwegtrösten konnte. Wahrscheinlich schüttelt sich der 

dritte im Bunde (der Heilige Geist) über die groteske Affäre bis heute 

noch vor Lachen. 

Dualismus: Zweiheit, Gegensätzlichkeit, für das offizielle Christentum 

konstitutive Lehre, nach der es (trotz bzw. wegen des Monotheismus) 

zwei voneinander unabhängige, ursprüngliche Prinzipien im Weltgesche-

hen gibt (das Gute und das Böse).  

Die theologische Auffassung, „der Gegensatzbegriff ergibt sich aus 

elementaren, polaren Größen, die der Mensch schon immer als solche 

empfunden hat: Tag und Nacht (Gen 1, 5)“ (Werlitz, Geheimnis der heili-

gen Zahlen, S. 260), verkehrt Ursache und Wirkung. Jeder Mensch erlebt 

nicht nur die Extreme Tag (Licht) und Nacht (Dunkelheit) sondern kennt 

zumindest noch zwei Dämmerungen (Morgens und Abends), die fließend 

ineinander übergehen und kaum scharf gegeneinander abzugrenzen sind, 

wie eben die Gegensätze von „Tag und Nacht“. 

Derartige dualistische Begriffsbildungen sind auch im Alltag weit 

verbreitet. Für ihre Anordnung gibt es im kulturellen Zusammenhang 

jeweils feststehende Reihenfolgen, die definieren, welches Wort zuerst 

genannt wird und welches als zweites. Nur einige Beispiele:  

 



146  

Anfang und Ende Aufstieg und Fall 

Brot und Wein dick und  dünn 

gut  und böse Glanz und Elend 

Gut und Geld Feuer und  Wasser 

Gott und Teufel Gott und die Welt 

groß und klein hart und  weich 

hell und dunkel Himmel und Hölle 

Himmel und Erde hoch und tief 

Krieg  und Frieden Körper und Geist 

laut und leise Leben und Tod 

Leib und Seele Licht und Schatten 

Mann und Frau oben und unten 

rechts und links richtig oder falsch 

Sein oder Nicht-Sein Sonne und Mond 

Tag und Nacht Wahrheit oder Lüge 

Es hätte sicherlich einen kabarettistischen Effekt, wenn man für die linke 

Reihe einen inneren Zusammenhang unterstellt und für die innere Stim-

migkeit der rechten Reihe ebenfalls. Versuchen Sie doch einfach einmal, 

aus den Begriffen der beiden Reihen jeweils eine Kurzgeschichte zu for-

mulieren und Sie werden überrascht sein, welche weit verbreiteten Vor-

urteile und Klischees sich da zusammenfinden. 

Die kulturelle Katastrophe liegt indes weniger in den konkreten Ver-

knüpfungen ( Frau,  Mann) als in dem zugrunde liegenden Weltbild, 

das sich nur nach den exklusiven Kriterien von „Richtig“ oder „Falsch“ 

bzw. „Gut“ oder „Böse“ orientiert. Wenn etwas entweder richtig oder 

falsch ist, dann ist z. B. die Sichtweise, dass zwei Standpunkte mehr oder 

weniger richtig oder falsch sein können, nicht denkbar. Auf diese Weise 

aber kann die komplexe Wirklichkeit, in der wir leben, nicht mehr an-

gemessen gedeutet werden.  

Differenzierungen gelten dennoch weiterhin als Sache des Teufels, 

denn – so belehrt uns die Deutsche Bischofskonferenz – „der Teufel [ist] 

der Vater der Lüge (vgl. Joh 8, 44). Er deutet die Wahrheit über den Men-

schen um, er vernebelt die an sich klare Unterscheidung zwischen Ja und 

Nein und verwirrt die von Gott gegebene Ordnung der Welt.“ (Katholi-

scher Erwachsenen-Katechismus I, S. 111f.) 



 147 

 

E 

Ehe: Partnerschaftskonzept, das mit der ‘Flankendeckung’ von Gesetzen 

und Wertvorstellungen bzgl.  Monogamie,  Treue,  Sünde und er-

laubter  Lust, mit gnadenlosem Erfolg in der christlichen Welt durch-

gesetzt wurde. (Haben Sie sich schon einmal überlegt, warum es so ein-

fach ist zu heiraten, und so schwierig [juristisch und finanziell] oder sogar 

unmöglich ist [kanonisches Recht], sich wieder scheiden zu lassen? Es hat 

die Dressurlogik von Wachhunden: Sie lassen jeden in die Räume hinein, 

aber keinen wieder hinaus.)  

Vom Wort her bedeutet Ehe schlicht: Vertrag. (Möglicherweise ein 

Vertrag, vor dem man warnen sollte, denn wie Arthur Schopenhauer in 

seinen Aphorismen zur Lebensweisheit schrieb: „In unserem monogami-

schen Weltteile heißt heiraten seine Rechte halbieren und seine Pflichten 

verdoppeln.“) Wie dem auch sei: Mit der Vorstellung der Unauflösbarkeit 

dieser Verbindung hat die Ehe im kirchlichen Bereich den Charakter des 

Vertrages verloren und wurde konsequent als Sakrament (als „göttliche 

Gnade“ vermittelnde Handlung) festgelegt. 

Das „heilige Sakrament“ der Ehe: Luther, der Reformator, hatte einige 

Probleme mit amtskirchlich vorgegebenen Sakramenten. Aber die Ehe, 

die war auch ihm heilig. Und so legte er den heiligen Sachverhalt für die 

Protestanten sehr eindeutig fest: „Die Ehe ist eine heilige Ordnung Gottes 

und die von Gott gestiftete und gesegnete lebenslängliche (!) Vereinigung 

eines Mannes und eines Weibes zur Erhaltung des menschlichen Ge-

schlechts und zur Auferziehung der Kinder für das Reich Gottes“ (Luther, 

Kleiner Katechismus, S. 91). Die Katholische Bischofskonferenz, anson-

sten kaum eine Fangemeinde Luthers, sah und sieht das ganz ähnlich: 

„Christen, die in nichtehelichen Gemeinschaften leben und die Ehe 

grundsätzlich ablehnen, missachten die religiöse Bedeutung der Ehe und 

verweigern ihrer Gemeinschaft das [ ] Geschenk der sakramentalen [ ] 

Gnade, das der Ehe zugesagt ist.“ (Katholischer Erwachsenen-Katechis-

mus II, S. 383) Und die  Kirchenfürsten legen noch einen drauf: „In 

Menschwerdung, Tod und Auferstehung hat Christus sich seiner [ ] 

Kirche geschenkt und sich für sie hingegeben. Nur in diesem [ ] Ge-

heimnis kann die Ehe als Sakrament verstanden und gelebt werden. Sie ist 

eine Weise der Christusnachfolge.“ (Katholischer Erwachsenen-Kate-

chismus II, S. 349) 



148  

Die Ehe als „Christusnachfolge“? Das wirft ein interessantes Licht auf 

dieses Partnerschaftsmodell: Muss man das so verstehen, dass man in der 

Ehe zu  Kreuze kriechen muss? Und wenn ja: Wer? Der Mann oder die 

Frau? Oder gehen beide dabei drauf? 

Der heilige Bund der Ehe: Entgegen der Alltagsmeinung wird die Ehe im 

christlichen Verständnis letztlich nicht vor dem Traualtar geschlossene, 

sondern durch die Kopulation im Ehebett. Erst durch die sexuelle Vereini-

gung werden die Ehegatten zu Mann und Frau. Deshalb kann nach katho-

lischem Verständnis eine vor dem Traualltag vollzogene Ehe nur dann 

annulliert werden, wenn es nicht zum sexuellen Akt gekommen ist. Ka-

tholische Ehepaare, die sich scheiden lassen wollen, müssen also be-

haupten (= lügen), dass sie niemals Geschlechtsverkehr miteinander 

hatten – dann wird die Ehe aufgehoben. 

Die heilige Monotonie der Ehe: Den christlichen Paaren, in deren Alltag 

sich allmählich eine Monotonie herausbildet – eine pflichtgemäße Rou-

tine des Üblichen oder sogar Langeweile – sei zugerufen: Herzlichen 

Glückwunsch! Sie sind auf dem richtigen Weg! Die Institution der Ehe 

hat aus christlicher Sicht die ausgesprochene Aufgabe, die sexuelle 

 Lust des Ehepaares zu kanalisieren und zu mäßigen. Sonntagvormittag 

soll man in die Kirche gehen und nicht kopulieren. Pfui Deibel! 

Da sexuelle Lust als  Sünde festgelegt worden war, brauchte es ein 

Konzept – schon allein wegen der Fortpflanzung und damit des Fort-

bestehens einer Gesellschaft –, in dem Sexualität zwar erlaubt, aber auf 

die technische Notwendigkeit des Kinder-Erzeugens reduziert wurde. 

Aufgrund der perfekten Umsetzung dieses Triebverzichtmodells wurde 

übrigens im Oktober 2001 das italienische Ehepaar Quattrocchi als erstes 

Ehepaar in der Geschichte der katholischen Kirche selig gesprochen 

( Enthaltsamkeit).  

Die bösen, unheiligen Formen der Ehe: Gar nicht gern haben Geistliche 

die „wilde Ehe“ (ohne Segen von Staat und Kirche), die „Homo-Ehe“ 

(Pfui Teufel! Da wächst zusammen, was nicht zusammengehört!), sowie 

die „offene Ehe“ (Partnerschaft ohne sexuellen Exklusivitätsanspruch). 

Wer sogar so schamlos ist, eine wilde offene Homo-Ehe zu führen, darf 

damit rechnen, posthum sofort den Flammen übergeben zu werden. 

Ehebruch: Die Annahme der Ehepartner, sie seien einander stets treu 

geblieben, wird bereits seit geraumer Zeit in der Medizin als klassischer 

Fall des psychisch bedingten Gedächtnisschwundes zitiert. Zudem ist der 

Ehebruch („Seitensprung“) so alt wie die Ehe selber. Er ist die Haupt-



 149 

 

quelle des Humors in allen Zivilisationen, die das Konzept der Ehe ken-

nen. Gäbe es keinen Ehebruch, so gäbe es kaum Komödien – auf der 

Bühne wie im Kino – und Tragödien im Leben. 

Basis dieser vielen Komödien und Tragödien aus allen Jahrhunderten 

ist die christliche Auffassung: „Als schwerer Verstoß gegen die sittliche 

Ordnung der Ehe gilt in der Kirche von Anfang der Ehebruch. Die kirch-

liche Tradition zählte ihn neben Glaubensabfall und Mord zu den schwer-

sten Vergehen. (Kapitalsünden).“ (Katholischer Erwachsenen-Katechis-

mus II, S. 352)  

Wer nun aber meint, dass der vollendete Koitus dafür notwendig sei, 

der kennt den Herrn Jesus Christus nicht, denn der befand in seiner ‘fried-

liebenden’ Bergpredigt: „Ich aber sage euch: Wer eine Frau nur lüstern 

ansieht [ Freikörperkultur], hat in seinem Herzen schon Ehebruch be-

gangen.“ (Mt 5, 28) Aber mutig haben die deutschen Studenten des 

19. Jahrhunderts gesungen: „Die Gedanken sind frei!“ und so war und 

wird dann offiziell doch nur der vollendete Koitus als Ehebruch bewertet. 

Biblisch betrachtet gab es bei der Kopulation zweier anderweitig Ver-

heirateter nur einen Ehebruch: den der Frau. Der Mann, der mit der Ehe-

frau eines anderen Mannes kopulierte, beging keinen Ehebruch an seiner 

eigenen Ehe. Nur allein das besitzrechtliche Denken des Mannes, der 

keine fremden Kinder ernähren und großziehen will ( Blut), dafür ver-

antwortlich zu machen, greift wahrscheinlich zu kurz. Dann müsste die 

Frau nach den Wechseljahren eine unbeschwerte  Sexualität leben kön-

nen dürfen, da sie keine Kinder mehr bekommen kann. Hintergrund ist 

wohl eher die Angst der Männer, ihre Frauen könnten ihnen abhanden 

kommen, wenn ihnen die Chance gewährt wird, Vergleiche anzustellen. 

Eheverbote: Nach dem aktuellen Ehegesetz ist in Deutschland die Ehe 

verboten zwischen Verwandten in gerader Linie [Vater, Mutter, Kinder, 

Enkelkinder], zwischen vollbürtigen und halbbürtigen Geschwistern 

[(Stief-)Bruder und (Stief-)Schwester] und zwischen Verschwägerten in 

gerader Linie [Frau des Bruders und Bruder, Mann der Schwester und 

Schwester]. Das Vormundschaftsgericht [!] kann von dem Eheverbot 

wegen Schwägerschaft Befreiung erteilen ( Blutschande). Eine Frau soll 

zudem nicht vor Ablauf von zehn Monaten nach der Auflösung ihrer 

früheren Ehe eine neue eingehen, es sei denn, dass sie inzwischen bereits 

geboren hat. So sollen sog.  „Kuckuckskinder“ verhindert werden, was 

allerdings auch unter den Bedingungen der normalen Standard-Ehe nicht 

immer gelingt.  



150  

Historische Begründung der Eheverbote: Heiraten waren / sind auch 

immer unter wirtschaftlichem Gesichtspunkt zu betrachten („eine gute 

Partie machen“). Wenn eine Organisation (= Kirche) nun gesellschaftli-

che Macht besitzt (= Rechtsprechung), wie gelingt es ihr, sich das Ver-

mögen der Menschen auf legale Weise anzueignen? 1. durch ein Verbot 

von Ehen unter Blutsverwandten bis in den siebten ! Verwandtschafts-

grad (Folge: Zerstörung des engeren Familienverbandes). 2. durch das 

Verbot der Polygynie (ein Mann ist legal mit mehreren Frauen verheira-

tet) wie der Polyandrie (eine Frau und mehrere Männer). (Folge: Anstieg 

der kinderlosen Ehen auf etwa dreißig Prozent aller Ehen.) 3. durch das 

Verbot von Scheidung und Adoption (Folge: Kinderlose Paare blieben 

kinderlos). 4. durch den Schutz der Witwen (Folge: Frauen, die jünger 

heirateten und länger lebten als ihre Männer, fielen nun der mildtätigen 

Fürsorge der Kirche anheim, der die Frauen dann ihr Vermögen vererb-

ten). Auf diese Weise wurde die (katholische) Kirche im Mittelalter zum 

größten Grundbesitzer Westeuropas, der zeitweise mehr als die Hälfte des 

Grundbesitzes gehörte ( Liebesheirat). 

Eifersucht: Es heißt, Eifersucht sei eine Leidenschaft, die mit Eifer sucht, 

was Leiden schafft. Zweifellos gehört Eifersucht zu den unangenehmsten 

Begleiterscheinungen der  Liebe in unserem Kulturkreis. Eifersucht 

lässt sich definieren als Unfähigkeit, eine geliebte Person mit anderen 

teilen zu können (nicht nur, vor allem aber auch in sexueller Hinsicht). 

Seltsamerweise wird diese Unfähigkeit, die man ohne Probleme auch als 

Persönlichkeitsdefizit beschreiben könnte, in unserer Kultur sehr hoch 

geschätzt, denn sie gilt als (angeblich) untrügliches Zeichen wahrer, inni-

ger Liebe. Hierzu hat nicht zuletzt auch das christliche Treuegebot bei-

getragen, das auf der platonischen Vorstellung beruht, Mann und Frau 

vereinigten sich im sexuellen Akt zu einem einzigen, vollständigen We-

sen – eine Vorstellung, die sich in der Bibel gleich am Anfang wiederfin-

det: „und sie werden sein ein Fleisch“ (1 Mose 2, 24). 

Zudem gibt der christliche Gott den Menschen in Sachen Eifersucht 

auch ein prägendes Vorbild. Nicht umsonst steht das Gebot der Eifersucht 

„Du sollst keine fremden Götter neben mir haben“ an prominenter Stelle 

der Zehn  Gebote. Allerdings wäre es unfair zu behaupten, die Eifer-

sucht sei aus heiterem jüdisch-christlichem Himmel gefallen. Vielmehr 

hat das christliche Eifersuchts-Mem nur eine Tendenz verschärft, die im 

biologischen Bauplan von Homo sapiens ebenso angelegt zu sein scheint 

(Kontrolle der Brutkonkurrenz bzw. der Glaubenskonkurrenz) wie die 

Neigung zum Seitensprung (vgl. u.  a. Ridley, Eros und Evolution). 



 151 

 

Einheit: Politische (speziell konservative) Parteien, Unternehmens-

vorstände, Familien ... alle legen großen Wert darauf, (zumindest nach 

außen hin) als Einheit zu erscheinen.  

Vielfalt ist unerwünscht (insbesondere bei Katholiken), denn „ein ein-

deutiges Bekenntnis ist allen Christen aufgetragen. Um der Eindeutigkeit 

des Bekenntnisses ist auch Einheit im Bekenntnis notwendig.“ (Katholi-

scher Erwachsenen-Katechismus I, S. 55) Und wer allein diese heilige 

Einheit garantiert, wissen die Bischöfe auch, sie selbst: „Die Aufgabe 

..., das geschriebene oder überlieferte Wort Gottes verbindlich zu erklä-

ren, ist nur dem lebendigen Lehramt der Kirche anvertraut, dessen Voll-

macht im Namen Jesu Christi ausgeübt wird.“ (Katholischer Erwachse-

nen-Katechismus I, S. 49)  

Auch im Neuen Testament gibt es immer wieder Mahnungen zur Ein-

heit: „Seid alle einmütig, und duldet keine Spaltungen unter euch; seid 

ganz eines Sinnes und einer Meinung.“ (1 Kor 1, 10) „Ein jegliches 

Reich, wenn es mit sich selbst uneins ist, das wird verwüstet; und eine 

jegliche Stadt oder Haus, wenn es mit sich selbst uneins ist, kann nicht 

bestehen.“ (Mt 12, 25) Und besonders intensiv: „... seid fleißig, zu hal-

ten die Einigkeit im Geist durch das Band des Friedens: ein Leib und ein 

Geist, wie ihr auch berufen seid zu einerlei Hoffnung eurer Berufung; ein 

Herr, ein Glaube, eine Taufe; ein Gott und Vater aller, der da ist über 

allen und durch alle und in allem.“ (Eph 4, 3-6)  

P. S. Ein Volk, ein Reich, ein Führer? Es hat schon seine Gründe, dass 

der „Christus der Arier“, Adolf Hitler, nie exkommuniziert wurde. (Im 

Unterschied zu den Frauen, die es wagten, sich als katholische Priesterin-

nen weihen zu lassen – und damit die Einheit der Katholischen Kirche in 

Frage stellten.) 

Empfängnis, unbefleckte: Das Christentum ist (vor allem in Gestalt des 

Katholizismus) eine Religion mit feinsinnigen Nuancen. So ist Empfäng-

nisverhütung böse, Empfängnisfleckenverhütung als Spezialität des Hei-

ligen Geistes jedoch ein Zeichen höchster Heiligkeit. Wir Sterblichen 

stehen nur vor der Wahl, uns mittels Empfängnisverhütung zu versündi-

gen oder uns und unsere Nachkommen im Rahmen einer ordnungsgemäß 

vollzogenen Empfängnis zu beflecken. 

Der Mythos der unbefleckten Empfängnis ist nicht in den Werbe-

abteilungen der Waschmittelindustrie erfunden worden, sondern beruht 

auf einem jahrtausendalten Übersetzungsfehler des Wortes  Jungfrau. 

Kern ist die Vorstellung, dass eine Frau schwanger wurde und dennoch 



152  

Jungfrau blieb, d. h. keinen normalen Geschlechtsverkehr hatte. Hierdurch 

wurde verhindert, dass sie zur Weiterverbreitung des Virus der  Erb-

sünde beitrug, der nach christlicher Überzeugung – analog zu herkömm-

lichen Geschlechtskrankheiten – sexuell übertragen wird. Insofern hatte 

Nietzsche vollkommen Recht, als er schrieb, dass das Dogma der un-

befleckten Empfängnis die Empfängnis befleckte. Bei allem „Geheimnis 

des Glaubens“ ist doch das Diskriminierende deutlich: Der Mythos der 

unbefleckten Empfängnis machte aus der natürlichen Empfängnis eine 

schmutzige, sündige Sache. 

In christlicher Verschwisterung mit  Sünde,  Sexualität und er-

laubter  Lust ist daraus der Zwang zum Duschen vieler Menschen (ins-

besondere von Frauen) nach dem Koitus entstanden, um die möglichen 

Flecken der ausgetauschten Körperflüssigkeiten abzuspülen. In Analogie 

zu den Händen, waschen diese Menschen ihren ganzen Körper in Un-

schuld. Es muss – in Übernahme energetischer Ansichten – allerdings die 

Dusche sein, denn nur mit dem Duschwasser kann das Böse abfließen. 

Bei einem Wannenbad bliebe man mittendrin sitzen, im Bösen. 

Sinnigerweise wurde das Fest der Unbefleckten Empfängnis 1476 von 

Papst Sixtus IV. gestiftet. Das war derjenige „Heilige Vater“, der nicht 

nur die Sixtinische Kapelle bauen ließ, sondern auch ein Bordell betrieb, 

Steuern von seinen Nutten bezog und mit der eigenen Schwester und 

seinen Kindern koitierte (vgl. u.  a. Deschner, Die beleidigte Kirche, 

S. 19). ( Sexualität) Das berühmt-berüchtigte Dogma der unbefleckten 

Empfängnis ist noch neueren Datums (1854). Es bezeichnet nicht – wie 

häufig missverstanden – die unbefleckte (samen- und erbsündenfreie) 

Empfängnis des Jesuskindes (das war ja schon lange vorher klar!), son-

dern die ebenso unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter selbst. (Maria 

war also genetisch sündenfrei!) Dadurch wurde der Heilige Geist von 

dem Verdacht befreit, eine erbsündig belastete Dame befruchtet zu haben 

( Früchte). 

Endlösung (der Judenfrage):  Judenhass;  Nationalsozialismus 

Endlösung (der Ungläubigenfrage):  Hölle;  Öfen 

Engel: Wer es weiterhin nicht glauben sollte: „Die kirchliche Lehrver-

kündigung [hat] die Existenz der Engel mehrfach amtlich bekundet.“ Wie 

schön für die Engel. Und wozu das? „Die ureigene Aufgabe der Engel ist 

die Verherrlichung Gottes.“ (Katholischer Erwachsenen-Katechismus I, 

S. 110) Also so etwas wie ein göttlicher Fan-Club? 



 153 

 

Diese geflügelten Himmelsboten (griech. angelos = Bote) geisterten 

schon vor der Existenz des Christentums bei den Persern, den Griechen, 

Juden und Römern durch die Lüfte. Aber gegenüber den eher profanen 

Postboten der griechischen Götterwelt (Merkur) sind die christlichen 

Engel die Boten des einzigen Gottes, die dem Menschen verkünden, dass 

alles Heil bei Gott liegt und von Gott kommt. Falls die Menschen das 

nicht glauben wollen, tuten Engel dann auch schon mal kräftig in ihre 

Posaune und bringen im Auftrag des lieben Gottes grauenhafte Plagen 

über die Menschen (Offb 11, 15 und 15, 5 ff.). 

Die guten Engel: Neben den Erz- (= Chef-) Engeln Michael, Gabriel und 

Raphael, die zu höheren Diensten berufen sind, gibt es zahlreiche na-

menlose Engel, die vor allem in den Ausführungen ‘nett’ (Beispiel: 

Schutzengel oder die „gelben Engel“ der Pannenhilfe des ADAC) sowie 

‘unangenehm’ (Racheengel) anzutreffen sind. Da Racheengel ziemlich 

unbeliebt sind, hat sich eine Kultur der netten Engel ausgebreitet. (Ist 

jemand nicht gar so nett [aber doch eigentlich harmlos!], so ist er halt „ein 

Engel mit einem B davor“.) Die netten Engel gibt es in zwei Varianten. 

Einmal als Kinderausgabe: die kleinen und nackten Putten mit dicken 

Gesichts- und Gesäßbacken, mal lustig, mal brummig, mal fröhlich – eine 

Art religiöse Vorwegnahme der niedlichen deutschen Gartenzwerge. Die 

andere Engelsvariante sind die erwachsenen Engel im weißen Gewand. 

Obwohl eigentlich geschlechtslos (und wenn schon, eher männlich: der 

Engel), werden sie heutzutage (vor allem in der Werbebranche) meistens 

als Frauen dargestellt. Das hat gute Gründe, denn erstens wird die mütter-

liche, fürsorgliche Komponente (Schutzengel) betont, zweitens sieht ein 

Mann im Nachthemd eher lächerlich aus und drittens sind es die inkorpo-

rierten heidnischen Feen. Typ: Sehr hilfsbereit, lieb und manches Mal 

auch ein bisschen naiv, um nicht zu sagen: doof. Die Haarfarbe? Natür-

lich blond.  

Die bösen Engel: Neben den guten Erz-, Schutz- und Racheengeln gibt es 

bekanntlich auch die bösen Engel, die sich von Gott abgewandt haben, 

allen voran natürlich der dämonische Oberschurke Luzifer (= Teufel). Als 

Zeichen ihrer Schuld tragen die bösen Engel ( Dämonen) schwarze 

Kutten. In der Regel sehen sie recht fies aus, führen sich ungehobelt auf 

und haben fürchterlichen Mundgeruch. Glücklicherweise lassen sie sich 

durch Zaubersprüche Geistlicher ( Exorzismus) oder freundlicher 

Hexen (siehe die TV-Serie Charmed: Zauberhafte Hexen) bekämpfen. 

Wenn das nicht hilft, tritt die Dämonenjägerin Buffy (siehe die gleich-



154  

namige TV-Serie) auf den Plan und eliminiert die Dämonen mit einem 

gezielten Tritt in deren Weichteile. 

Der „Blaue Engel“: Hinsichtlich der erotischen Feminisierung der Engel 

inszenierte der Regisseur Josef Sternberg 1929 eine besonders markante 

Figur: die Hure und Sängerin im Lokal „Blauer Engel“, die dann mit der 

Schauspielerin Marlene Dietrich synonym gesetzt wurde. Warum aller-

dings das deutsche Umweltzeichen (1977 für FCKW-freie Produkte und 

Umweltpapier) ebenfalls ein „Blauer Engel“ ist, das werden wohl die 

Götter wissen. Blau steht vermutlich für Sauberkeit (blaues Wasser, 

blauer Himmel) und der Engel ist wieder zum Boten der Verkündigung 

geworden: Die Regierung zertifiziert dieses Produkt als rein. Also kein 

Götterbote, aber immerhin stimmt die Richtung wieder. Die da oben, 

sagen uns hier unten: alles in Ordnung. Vermutlich hatte man nicht genü-

gend Mut, dieses Zeichen schlicht „Blauer Gabriel“ zu nennen, das würde 

wahrscheinlich doch zu stark nach übermäßigem Alkoholgenuss klingen 

( Engel). 

Enthaltsamkeit: Enthaltsamkeit, d.  h. sexuelle Abstinenz, fordert Gott 

nicht nur von den Priestern und Ordensleuten der allein selig machenden 

katholischen Kirche, sondern von allen Unverheirateten und  Homo-

sexuellen. Zwar könnte man meinen, dass der Herr seine Geschöpfe mit 

„dem wechselseitigen Besitz ihrer Geschlechtseigenschaften“ (Immanuel 

Kant) ausgestattet hat, damit sie diese auch in umfassender Weise be-

nutzen. Aber weit gefehlt: Sexualität soll ausschließlich der  Fortpflan-

zung dienen ( Diktatur des Genetariats) und exakt immer denselben 

einen Mann mit exakt immer derselben einen Frau mystisch verschmel-

zen. Alle anderen Verwendungsformen der Geschlechtsorgane sind Ver-

stöße wider die göttliche Natur des Menschen und deshalb moralisch an-

stößig, also: Pfui Teufel! 

Wer sich in sexuellen Dingen besonders kirchenkonform verhalten 

möchte, sollte sich ein Beispiel an dem italienischen Ehepaar Quattrocchi 

nehmen, das im Oktober 2001 als erstes Ehepaar in der Geschichte selig 

gesprochen wurde. Von den vier Kindern der Quattrocchis traten drei dem 

Klerus bei. Nach Ablauf ihrer biologischen Fortpflanzungsfähigkeit ent-

schlossen sich die seligen Eltern, in getrennten Betten zu schlafen. Sie 

verlebten ihre weiteren 26 Ehejahre wie Bruder und Schwester und wer-

den dafür heute wohl zu Recht verehrt als „Vorbilder für christliche Spi-

ritualität, die Ehe und Familie heldenhaft [!] gelebt“ haben. 



 155 

 

Epikureer: Ein in christlichen Kreisen einst beliebtes Schimpfwort, denn 

die Anhänger des diesseitsfreundlichen griechischen Philosophen Epikur 

waren schlichtweg nicht bereit, die christlichen Mär vom irdischen 

 Jammertal zu schlucken. Epikur vertrat die Auffassung, das höchste 

Gut auf Erden sei das Glück, das größte Übel das Unglück. Seinen Schü-

lern gab er „vier Heilsätze“ zur Hand: „Vor der Gottheit brauchen wir 

keine Angst zu haben. Der Tod bedeutet Empfindungslosigkeit. Das Gute 

ist leicht zu beschaffen. Das Schlimme ist leicht zu ertragen.“ Das passte 

den christlichen Jammer(tals)lappen aber rein gar nicht ins Konzept, denn 

ihrer Meinung nach galt es, Gott zu fürchten, an ein Leben nach dem Tod 

zu glauben und in gelernter Hilflosigkeit Gutes wie Schlimmes demütig 

hinzunehmen. Also wurde Epikur, der den Sinn des Lebens im Sinnlichen 

suchte, von jenen, die, sich und andere damit quälend, an das Übersinnli-

che glaubten, über Jahrhunderte hinweg verteufelt. Der christliche Meis-

terliterat Dante verbannte ihn sogar literarisch in einen ewigen Flammen-

sarg (Göttliche Komödie).  

Erbsünde: Das Grundkonzept des christlichen Marketings ist die Angst 

( Ehrfurcht) des infantil gehaltenen Menschen, von einer höheren 

Macht (Vater, Gott, Gutsherr, Leibherr, Ehegatte etc.) bestraft zu werden. 

Das Prinzip ist denkbar einfach. Man stellt einen kleinen Katalog von 

Geboten auf (Zehn Finger = Zehn Gebote reichen, sonst wird es unüber-

sichtlich,) von denen man aus eigener Erfahrung weiß, das kein Mensch 

sie einhalten kann. Noch besser ist es allerdings, wenn der Mensch – ob er 

nun will oder nicht – seine Schuld bereits bei der Geburt mitbringt, also 

geerbt hat. 

Diese so genannte Erbsünde, die uns von Adam und Eva eingebrockt 

worden sein soll und deren Erbe man seltsamerweise nicht ablehnen kann, 

ist ein böser Marketing-Trick, auf den Millionen und Milliarden von 

gutgläubigen Menschen hereingefallen sind. Das ist vielleicht das schwer-

ste, grundlegendste Verbrechen der Christenheit. Weder in der jüdischen 

Theologie noch im Hellenismus, weder im Alten Testament noch in den 

Evangelien ist das Konzept einer sexuell übertragbaren Erbsünde ur-

sprünglich zu finden. Erst Augustinus, der die gleichen Schwierigkeiten 

hatte wie der Apostel Paulus, seine sexuellen Wünsche zu kontrollieren, 

machte diese geradezu unschlagbare Geschäftsidee populär. Kein Wun-

der, dass er bald zu einem der bedeutendsten Kirchenlehrer aller Zeiten 

erklärt wurde ( Empfängnis). 



156  

Erlösung: „Das einzig Sichere an der Erlösung ist der Erlös!“, lästerte 

Karlheinz Deschner. In der Tat ist die christliche Geschäftsidee beinahe 

unschlagbar. Man redet den Menschen ein, sie seien von Grund auf ver-

dorben und sündig und müssten posthum auf ewig braten, wenn sie nicht 

den religiösen Anordnungen folgen und der Erlösung teilhaftig würden, 

die alles wieder gut macht. Wer kann dazu schon „nein“ sagen? Wer erst 

einmal die Idee der Sündhaftigkeit geschluckt hat, ist auf Erlösung hin 

programmiert und schluckt jede Pille zur Beseitigung des angedrohten 

Unheils, so bitter sie auch immer schmecken mag. Eben deshalb wird die 

Menschheit in religiösen Dingen wohl nie zu Ruhe kommen, es sei denn, 

ihr gelingt ein wahrer Qualitätssprung in ihrer kulturellen Evolution – die 

Erlösung von der Erlösung. 

Erziehung: „Früh krümmt sich, was ein Haken werden will!“ Und wie 

wird ein Haken gekrümmt? Mit Gewalt. Und da der christliche Mensch 

von Natur aus böse ist ( Erbsünde), muss man aus diesem verstockten 

Wesen das Böse herausprügeln, schon den kleinen Menschen quälen, 

damit das Böse seinen Körper verlässt ( Folter). 

Ebenso konsequent, wie niemand seine mentale christliche Ehefähig-

keit (bis dass der Tod uns scheidet) nachweisen muss, braucht auch nie-

mand, der Kinder in die Welt setzt, sich mit Pädagogik beschäftigt zu 

haben. Aber schließlich war der HERR selbst auch kein gar so toller 

Pädagoge. Nicht nur, dass sich seine „Kinder“ immer wieder von ihm ab-

wandten und zur Gegenseite überliefen. Der liebe Gott plädierte auch 

offen für universelle Kindesmisshandlung. Die christliche Anweisung: 

„Wer sein Kind liebt, züchtigt es!“, ist Generationen eingebläut worden. 

In der Einheitsübersetzung der Bibel gibt Gott durch sein Sprachrohr 

Salomo den vermeintlich guten Rat: „Wer die Rute spart, hasst seinen 

Sohn, wer ihn liebt, nimmt ihn früh in Zucht“ (Spr 13, 24), bzw. „Rute 

und Rüge verleihen Weisheit“ (Spr 29, 15). Da darf es nicht wundern, 

dass in christlichen Erziehungsanstalten Prügel und Quälerei an der Ta-

gesordnung waren.  

Und doch: Die ‘Abschaffung’ bzw. Ächtung des Prügelns und der 

Prügelstrafe ist noch kein hinreichendes Indiz dafür, dass die Gewalt sich 

nicht auf psychische Gewalt und Terror (Liebesentzug für das ‘böse 

Kind’) verlagert hat. Man kann trefflich verletzen, ohne je die Rute be-

nutzt zu haben. Der moralisch erhobene Zeigefinger ( Willensfreiheit) 

wirkt mitunter brutaler als die geballte Faust (vgl. u.  a. Miller, Am Anfang 

war Erziehung). 



 157 

 

evangelisch: Sammelbezeichnung für die aus der Reformation hervor-

gegangenen Abspaltungen ( Sekten) der katholischen Kirche, die sich 

jedoch so gut etablieren konnten, dass selbst die eifrigsten Sektenbeauf-

tragten der allein selig machenden Kirche heute davon absehen müssen, 

die evangelischen oder protestantischen Kirchen als „Sekten“ zu bezeich-

nen. Im Unterschied zur katholischen Kirche, die eine klare hierarchische 

Struktur und eine vergleichsweise eindeutige, dogmatisch vorgegebene 

Lehrmeinung aufweist, ist der Protestantismus ein Sammelbecken unter-

schiedlichster Strömungen (lutherische, reformierte, unierte, methodisti-

sche, pietistische, evangelikale Kirchen etc.). Bei allen Unterschieden 

besteht deren Gemeinsamkeit vor allem a) in der Abweisung der katholi-

schen Rechtfertigungslehre (nach protestantischem Glauben erfolgt die 

Rechtfertigung des Menschen allein durch die Gnade Gottes und durch 

den rechten Glauben – nicht durch gute Taten oder Vermittlung durch 

Heilige), sowie b) durch den expliziten und exklusiven Bezug auf die 

Evangelien (eine nachträgliche kirchliche Heils- und Offenbarungs-

geschichte, wie sie von der Katholischen Kirche reklamiert wird, wird 

von Seiten der Protestanten entschieden abgelehnt).  

Doch schon beim Abendmahl hören die evangelischen Gemeinsam-

keiten auf: Während Luther glaubte, Gott gewähre den Christen die 

Gnade, das profane Brot in den wahrhaftigen Leib Christi zu verwandeln, 

meinte Zwingli, dass alles bloß symbolisch gemeint sei. Calvin wiederum 

war der Überzeugung, dass die Gläubigen den wahrhaftigen Leib, Un-

gläubige nur Brot erhielten. Dass angesichts solch bedeutender Unter-

schiede in der Auslegung des „Heiligsten“ (auch Gottes Liebe geht durch 

den Magen!) der ökumenische Prozess innerhalb des Protestantismus nur 

mäßig vorangekommen ist, dürfte niemanden verwundern. 

Ewigkeit: Das Alter der Erde wird auf 5 bis 6 Milliarden Jahren ge-

schätzt. Die ‘Entstehung’ der Spezies Mensch wird vor 2 bis 3,5 Millio-

nen Jahren angenommen. Demgegenüber haben sich gläubige jüdische 

Historiker-Spezialisten hinsichtlich der Schaffung der Welt durch ihren 

Gott auf den 7. Oktober 3761 v. u. Z. geeinigt ( Zeitrechnung). Also be-

finden wir uns derzeit (zum Zeitpunkt dieses Eintrags) im Jahre 5768 

nach Schaffung der Erde durch diesen Gott. In Relation dazu stellen die 5 

bis 6 Milliarden Jahre der Natur fast schon eine Ewigkeit dar. Die Be-

tonung liegt auf fast schon, denn auch wenn das Alles verdammt lang her 

ist, ewig lang wäre doch eine andere Kategorie.  



158  

Aber Schwamm drüber: Die christliche Ewigkeitserwartung ist natür-

lich nicht in die Vergangenheit, sondern in die Zukunft gerichtet. Aller-

dings ist auch diese Rechnung ohne die Gesetze des Kosmos gemacht. 

Denn hier gilt: Nichts währet ewig! Das Ende des uns bekannten Kosmos 

ist bereits jetzt schon vorprogrammiert. Spätestens in ein paar läppischen 

Milliarden Jahren wird das Universum den Kältetod erleiden und mit dem 

ganzen Gerede von der Ewigkeit wird es vorbei sein. Wahrscheinlich für 

immer und ewig. 

Exorzismus: Als der Hollywoodfilm Der Exorzist in die Kinos kam, 

warnten besorgte Pädagogen davor, dass Kinder diesen Horrorstreifen 

sehen könnten. Für glaubensfeste Christen dürfte die Handlung des Films 

jedoch ‘kalter Kaffee’ sein, denn Jesus machte es bereits (Er „ergriff das 

Kind bei der Hand und sprach zu ihr: Talitha kumi!“ [Mk 5, 41]) und 

auch der „Heilige Vater“ Johannes Paul II. soll es als junger Priester 

gerne gemacht haben: Dämonen austreiben. Das ist keine schwarze 

 Magie, sondern christliches Urgestein und damit ‘weiße’ Magie. Be-

reits als der HERR seine zwölf Jünger beruft, heißt es: „dass sie bei ihm 

sein sollten und dass er sie aussendete, zu predigen, und dass sie Voll-

macht hätten, die bösen Geister auszutreiben“ (Mk 3, 14). Wenn das 

christliche Weltbild  Dämonen kennt, dann müssen die auch aktiv sein 

und da sie in christliche Menschen hineinfahren können (‘Besessene’), 

muss ein Priester sie da auch wieder herausbringen können. Im Mittelalter 

setzte man dazu die  Folter ein, heute ist es der Exorzismus.  

Bereits in der christlichen  Taufe wird an dem Kind der alte einfache 

Taufexorzismus praktiziert. Bei dem  Haussegen passiert das gleiche: 

die  Magie der Geisterbefreiung und die vorgebliche Installation einer 

Art ‘Schutzschild’ gegen „das  Böse“. 

Das Ritual des Großen Exorzismus ist 1999 von Papst Johannes Paul 

II. zum ersten Mal seit 1614 aktualisiert worden. Dass „der böse Feind“, 

wie er im Katechismus heißt, auch heute in der Welt am Wirken sei, un-

terliegt im Vatikan, allem Spott von Andersgläubigen zum Trotz, keinem 

Zweifel. Nach dem neuen Regelwerk, das keinen Bruch mit der Tradition 

darstellt und im Auftrag des II. Vatikanischen Konzils die einschlägigen 

Riten im Wesentlichen sprachlich modernisiert und erweitert hat, darf nur 

der zuständige Diözesanbischof die Genehmigung zum großen Exorzis-

mus geben.  

In einigen Ländern, etwa in Italien, haben Exorzisten großen Zulauf, 

manche treten sogar im Fernsehen auf. Der in Rom lebende sambische 



 159 

 

Bischof Emmanuel Milingo zog zeitweise zehntausende Gläubige an. Der 

französische Kardinal Jacques Martin, vormals Präfekt des Päpstlichen 

Hauses, berichtete 1993, der Bischof von Spoleto und ein Pfarrer seien 

mit einer besessenen Frau zu Johannes Paul II. gekommen. Dieser habe 

die Beschwörungsformeln gesprochen und ihr damit angeblich geholfen 

(vgl. Süddeutsche Zeitung vom 27.1.1999). 

Weniger erfolgreich verlief 2003 eine Teufelsaustreibung in Milwau-

kee, bei der ein achtjähriger autistischer Junge ums Leben kam (vgl. MIZ 

1/04, S. 56). Die Mutter hatte ihren Sohn drei Mal in der Woche in die 

Faith Temple Church of the Apostolic Faith in Milwaukee gebracht in der 

Hoffnung, seinen Autismus per Exorzismus heilen zu können. Bei der 

letzten Sitzung, bei der der Junge in Decken gewickelt wurde, bemerkte 

ein Gläubiger nach „einer Stunde des Gebets“, dass das Kind sich nicht 

mehr bewegte. Alle medizinische Hilfe kam zu spät. „Wir haben Gott 

gebeten, den Geist zu vertreiben, der diesen kleinen Jungen zu Tode 

quälte“, erklärte der verantwortliche Bischof David Hemphill. Dass er 

und die Seinen die Geister waren, die „diesen kleinen Jungen zu Tode 

quälten“, kam ihm offensichtlich nicht in den Sinn  … 

F 

Familie: eine angeblich auf christliches Drängen im deutschen Grund-

gesetz „unter den besonderen Schutz des Staates“ gestellte biologische / 

soziale Aufzuchtgemeinschaft ( Fortpflanzung). Dabei kann es sich 

allerdings, falls solche Leute gedrängt haben sollten, nur um des Bibel-

lesens unkundige Christen gehandelt haben, da der Religionsstifter seine 

biologische Verwandtschaft sehr eindeutig als Familie abgelehnt hat. 

Sowohl seine Mutter (die er sowieso nur als  Leihmutter betrachtete) als 

auch sein irdischer Vater (der ihn fütterte und ernährte) wie auch seine 

Brüder und Schwestern waren für ihn nicht existent. Als ein Jünger zu 

ihm sagte: „Siehe, deine Mutter und deine Brüder stehen draußen und 

wollen mit dir reden“, fragte der HERR Christus: „Wer ist meine Mutter 

und wer sind meine Brüder?“ Antwort: „Und er reckte die Hand über 

seine Jünger und sprach: Siehe, das ist meine Mutter und meine Brüder! 

Denn wer den Willen tut meines Vaters im Himmel, der ist mein Bruder 

und meine Schwester und meine Mutter.“ (Mt 12, 47-50) 



160  

Die vorgeblich so „Heilige Familie“ (gehörnter Ehemann und Nicht-

Vater, ohne ihr Wissen geschwängerte Jungfrau und Mutter mit Kind im 

Stroh und die Hirten mit den Lämmern auf der Weide) ist nur eine ‘idylli-

sche’ Erfindung, hatte aber offensichtlich den Zweck, zwei Fliegen mit 

einer Klappe zu schlagen. Zum einen wurde den in polygamen Sippen 

lebenden Heiden schon einmal klar gemacht, wie das gewünschte Zu-

kunftsmodell der monogamen christlichen Ehe aussah (wobei pikanter-

weise die Ehefrau von einem Unbekannten geschwängert werden durfte), 

und zum anderen wurde das patriarchalische römische System der Ver-

fügung des Vaters entzogen und Gott und seinen Priestern unterworfen, 

indem alle Gläubigen zu Brüdern und Schwestern erklärt wurden. „Wer 

Vater und Mutter mehr liebt als mich, der ist mein nicht wert“, spricht der 

HERR (Mt 10, 37). 

Fegefeuer: fegen, mittelhochdeutsch vëgen, bedeutet reinigen (wenn man 

den Boden mit dem Besen fegt, reinigt man ihn, befreit ihn von Unrat). 

Entsprechend ist das christliche Fegefeuer auch keines, in dem der sün-

dige Mensch, der da zur „Reinigung“ hineingezwungen wird, verbrennt. 

Das strafende Feuer reinigt (quält) den Sünder so lange, bis er eschatolo-

gisch sauber, also von seinen Sünden befreit ist. Das Ganze ist also ein 

Akt der göttlichen  Gnade. Deshalb wird das mit dem  Hexenverbren-

nen auch immer völlig falsch gesehen. 

In den biblischen Evangelien nicht vorgesehen (dort gibt es nur Him-

mel und Hölle) wurde das Fegefeuer eingeführt, um die lausige, da auch 

weiterhin sündige Kundschaft besser erschrecken zu können. Die alte 

Marketingstrategie (Himmel oder Hölle) bedeutete für die meisten Men-

schen recht automatisch „Hölle“ und hatte entweder Depressionen zur 

Folge oder die Leute lebten nach dem Prinzip: „Sind die Sünden poten-

ziert, lebt es sich ganz ungeniert!“ Da in beiden Fällen keine Chance 

gesehen wurde, der Hölle zu entfliehen, bestand keine große Motivation, 

sich durch „gute Werke“ für die Kirche (Stiftungen, Schenkungen, Erb-

schaften etc.) bessere Ausgangsvoraussetzungen zu verschaffen. 

Da das Fegefeuer klugerweise als Zeit-Strafe konzipiert wurde und 

man sich von solchen Strafen in allen korrupten Systemen freikaufen 

kann, etablierte sich ein lukratives Geschäft mit der  Sünde, der Ablass. 

Dann aber wurde Martin Luther der Spielverderber. Er strich das Fege-

feuer und verlegte es in die Gegenwart und das Innere des Menschen 

hinein. Dieses „Fegefeuer von Innen“ nennt sich heute Gewissensbisse. 



 161 

 

Feiertage: Abgesehen von regional begrenzten Feiertagen (wie das Frie-

densfest der Stadt Augsburg) und einer ‘fünften Jahreszeit’ (dem rheini-

schen Karneval), die auch arbeitsfrei ist, gibt es in Deutschland im Laufe 

eines Jahres, und in mindestens einem Bundesland, insgesamt fünfzehn 

Feiertage, die nicht automatisch auf einen Sonntag fallen (wie z.  B. der 

Volkstrauertag, Mitte November). Es sind Neujahr (1.1.), Heilige Drei 

Könige (6.1.),  Karfreitag, Ostermontag, Maifeiertag (1. Mai), Christi 

 Himmelfahrt,  Pfingstmontag,  Fronleichnam, Mariä  Himmel-

fahrt, Tag der deutschen Einheit (3.10.), Reformationstag (31.10.), Aller-

heiligen (1.11.), Buß- und Bettag (20.11.), 1. und 2. Weihnachtstag (25. 

und 26.12.). 

Nur zwei dieser Feiertage sind staatlich / politisch gesetzt (1. Mai und 

Einheit), sieben Feiertage sind allgemein christlich (auch der  Neujahrs-

tag) vier weitere sind exklusive Tage der römischen Kirche und zwei 

exklusiv evangelisch. Es besteht also eine Relation von zwei nicht christ-

lich begründeten Feiertagen gegenüber dreizehn christlichen Feiertagen. 

Da mittlerweile über ein Drittel der deutschen Bevölkerung nicht mehr 

den christlichen Kirchen angehört (Tendenz steigend,  Kirchenaustritt) 

und es um die Glaubensfestigkeit der Noch-Kirchenangehörigen nicht 

sonderlich gut bestellt ist, wäre es angebracht, (vorläufig) mindestens vier 

der bislang christlichen Feiertage durch dezidiert nicht-christliche zu 

ersetzen.  

Feindesliebe: Angeblich selbstloses Konzept, das bereits sprachlich nicht 

funktioniert. Entweder jemand ist mein Feind, dann liebe ich ihn nicht – 

es sei denn, ich habe ein eigenartiges Bedürfnis, „Feinde“ zu lieben – 

oder aber ich liebe jemanden, dann kann er / sie nicht mein Feind sein. Da 

sich die beiden Begriffe und die mit ihnen verbundenen Vorstellungen 

und Emotionen gegenseitig ausschließen, wird die Sprache sinnentleert, 

will man diesen positiven Zusammenhang zwischen ihnen herstellen. Es 

wäre das gleiche wie z.  B. „Glutkälte“ oder „Weißschwärze“ ( Liebe 

[6]). 

Fleisch: Die Bewertungen des „Fleisches“ sind im Christentum haar-

sträubend widersprüchlich. Auf der einen Seite ist es eindeutig, dass 

 Vegetarier nicht im christlichen „Schöpfungsplan“ vorgesehen waren. 

Nicht nur die Bevorzugung des Braten-Opfers von Abel vor dem Früchte-

Opfer des Kain verweist darauf, sondern explizit die Anweisung des 

HERRN: „Alles, was sich regt und lebt sei eure Speise; wie das grüne 



162  

Kraut habe ich’s auch alles gegeben.“ (1 Mose, 9, 3) Von wegen, ich esse 

aber keine Spinnen, Ratten oder Würmer! Das sind Auffassungen, die 

nicht gottgewollt sind! Alles, was sich regt und lebt!, so heißt es. Also, 

keine Ausreden: Wer ein wahrer Christ ist, der isst alles! (Im Gegensatz 

zu dieser eindeutigen Anweisung, alles zu essen bzw. essen zu müs-

sen / können, haben die drei abrahamitischen Religionen einschränkende 

Regeln aufgestellt, welche Tiere gegessen werden dürfen und welche 

nicht [ Schweinefleisch].) 

Andererseits, wenn es sich um das Fleisch des Menschen handelt, 

dann geht gar nichts mehr. Nicht nur das Essen von menschlichem 

Fleisch ist verpönt (eine Ausnahme christlicher Verspeisung bildet hier 

allerdings die Heilige  Kommunion), auch das Berühren des Fleisches 

eines anderen Menschen ist das  Böse, und allein schon das Anblicken 

einer verheirateten Frau (mit fleischlicher  Lust im Auge) ist  Sünde 

und der entsprechende Mann sollte sich lieber die Augen herausreißen 

(siehe die entsprechende Empfehlung Jesu in der so genannten  „Berg-

predigt“). 

Folter: Das abendländische (derzeit u.  a. in amerikanischen Militärkreisen 

wieder wertgeschätzte und auch gerne angewandte) Prinzip der Folter 

beruht auf der traditionellen Vorstellung einer Welt aus Gutem und Bö-

sem ( Dualismus). Schon Jesus sprach von (bösen) Geistern, von denen 

ein Mensch ‘besessen’ sein könne. Im Geiste der „Nächstenliebe“ musste 

ein Besessener natürlich von „bösen Geistern“ befreit werden. Da solche 

Geister aber richtig fies böse sind, wollen sie nicht freiwillig den Körper 

des Menschen verlassen, und so muss man mit Gewalt nachhelfen. („Der 

Zweck heiligt die Mittel!“) Ein schlechtes Gewissen hatten und haben 

christliche Folterer dabei nicht, denn natürlich geschieht dies alles immer 

nur zum Besten des Folteropfers, schließlich kann man seine gequälte 

Seele im Ernstfall nur so vor  Hölle und  Fegefeuer retten. Aber auch 

in anderer Hinsicht erwies sich das Christentum als wertvolle psychologi-

sche Stütze für sensible Folterknechte: Wer einen Gott anbetet, der sich 

selbst ans Kreuz nageln ließ, hat wahrlich keinen Grund, in der Wahl 

seiner Mittel besonders empfindlich zu sein. 

Frau: Es gibt das bemerkenswerte Phänomen, dass ein Sklave die Peit-

sche verehrt, mit der er geschlagen und erniedrigt wird – sie hat Macht 

über ihn. Psychologen bezeichnen dieses Phänomen als „Identifikation 

mit dem Aggressor“. Selten ist in einem Buch so viel Erniedrigendes über 

Frauen geschrieben worden, wie in der christlichen Bibel. Dabei gelten 



 163 

 

die Frauen im Allgemeinen als die eigentlichen Anhänger und Träger 

dieser Religion. Wie konnte es dazu kommen? 

Angefangen hat alles gleich am sechsten Tag der Schöpfungs-

geschichte – also noch bevor die ganze Schöpfung fertig war –, als Gott 

der HERR befand, es sei für den (friedlich im Garten Eden lebenden) 

Adam nicht gut, alleine zu sein und er sich ungefragt daran machte, dem 

Menschen (= Mann) eine „Gehilfin“ zu machen. Adam wurde entspre-

chend in Narkose versetzt und als er wieder aufwachte, hatte er nicht nur 

eine Rippe weniger als vorher, es fehlte ihm auch an eigenem Fleisch, 

denn aus beidem hatte Gott der HERR eine „Männin“ geformt (1 Mose 2, 

20 ff.). 

Diese Version unterschlägt allerdings, dass es in dem gleichen Buch 

eine Seite vorher eine abweichende Darstellung gibt (1 Mose 1, 27 ff.) 

„Und Gott schuf den Menschen zu seinem Bilde, zum Bilde Gottes schuf 

er ihn; und schuf sie als Mann und Weib. Und Gott segnete sie und sprach 

zu ihnen: Seid fruchtbar und mehret euch [...].“ Da die Rippen-Version 

aber zur Unterdrückung der Frauen besser geeignet war, wurde sie 

propagiert. 

So weit lebten die beiden eigentlich ganz friedlich: Sie brauchten nicht 

zu arbeiten, hatten keinen Sex miteinander und wussten in ihrer  Un-

schuld nicht darum, dass sie nackt waren. (Warum gab es eigentlich über-

haupt Mann und Frau? Wenn es dem anfangs geschaffenen Mann lang-

weilig war, gab es doch Hunde und Pferde als ‘Kameraden’. Warum also 

eine Frau?) Dann kam die Schlange (die zu dem Zeitpunkt noch Beine 

hatte) und Schluss war es mit der Unschuld. Das dumme Weib ließ sich 

beschwatzen, pflückte eine Frucht (nein, keinen Apfel!  Adamsapfel) 

vom „Baum der Erkenntnis“ ( Sexualität) und Adam und Eva „er-

kannten“ sich. Die Strafe auf den verbotenen Geschlechtsverkehr folgte 

umgehend: 

1. Eva (die bisher geschlechtlich ein Neutrum gewesen war) sollte nun 

schwanger werden, und  

2. „unter Mühen“ Kinder gebären. (Die Frauen haben sich die Wehen und 

Schmerzen der Geburt also selber zuzuschreiben, auch wenn Eva [Aha: 

typisch Frau] die Schuld natürlich auf die Schlange geschoben hat – als 

„Verführerin“. Fairerweise wurden später Schlange und Frauen gleich-

gesetzt.) 

3. Ab sofort ist die Frau geil auf einen Mann, aber 

4. dieser Mann wird ihr HERR sein, wobei sie 



164  

5. Angst vor der sexuellen Penetration (Sexualsymbolik der Schlange als 

männlicher Schwanz) haben muss, da von nun an „Feindschaft“ zwischen 

der „Schlange“ und der Frau bestehen werde. 

Also hat die Frau selbst Schuld daran, dass es christlich heißt „der 

Mensch und sein Weib“, d.  h. der Mann ist der Mensch und nach der 

Rippen-Version der  Schöpfungsgeschichte in der christlichen  Zahlen-

symbolik die Nummer eins; seine Frau ist nur sein Weib, seine „Gehilfin“ 

und entsprechend in der Schöpfungshierarchie die Nummer zwei. Konse-

quent wird das in den christlichen Vereinigten Staaten von Amerika um-

gesetzt, indem dort (in der weißen Mittel- und Oberschicht) die Frau 

immer noch keinen eigenen Namen trägt, sondern z.  B. „Mrs. Karl John-

son“ heißt. Das ist (wie es allerdings auch andere Kulturen kennen) 

Christentum pur: Die Frau bezieht ihre gesellschaftliche Identität aus-

schließlich über ihren Ehe-Mann. Sie selber ist als Frau ein Nichts. 

Freiheit: Im bürgerlichen Sinn drückt Freiheit die Abwesenheit eines 

Zwanges aus, die Wahlmöglichkeit zwischen Alternativen, manchmal 

auch die außerordentliche Befreiung von gewöhnlichen Lasten = Privileg.  

Was ist nun die Freiheit eines Christenmenschen? Seine „Entschei-

dung, in Freiheit das Ja zu Gott und damit das Ja zum Guten zu sprechen 

und zu leben.“ (Katholischer Erwachsenen-Katechismus II, S. 31) Alles 

andere als „Ja“ wäre falsch, böse, sündig – und wird am Ende aller Zeiten 

mit ewigen Höllenqualen bestraft! Schöne Freiheit! ( Wahrheit; 

 Willensfreiheit) 

Friede sei die zentrale Botschaft des Christentums – glauben die Doofen. 

Denn wer lesen kann, liest in der Bibel, worin Jesus seinen wahren Auf-

trag sieht (was dann auch tatsächlich so befolgt wurde): „Ihr sollt nicht 

wähnen, dass ich gekommen bin, Frieden zu bringen auf die Erde. Ich bin 

nicht gekommen, Frieden zu bringen, sondern das Schwert.“ (Mt 15, 34) 

Also nichts mit dem christlichen Weihnachtswunsch, von wegen „Friede 

auf Erden“. Es sei denn, damit ist gemeint: Alle Menschen auf Erden 

sollen Christen werden. Aber: Waren die friedlich untereinander? 

Das gern zitierte (und für die DDR-Bürgerrechtsbewegung so wich-

tige): „Schwerter zu Pflugscharen“ (Mi 4, 3; Jes 2, 4) ist zwar auch bi-

blisch, wird aber aufgehoben durch: „Macht aus euren Pflugscharen 

Schwerter und aus euren Sicheln Spieße! Der Schwache spreche: Ich bin 

stark!“ (Joel 4, 10) Auch in diesem Zusammenhang zeigt sich die Bibel 

als Gemischtwarenangebot, das alles Beliebige im Angebot hat – auch für 

sich gegenseitig Ausschließendes ( Krieg, gerechter). 



 165 

 

Frohe Botschaft: (griech. Evangelium) kennzeichnet die sog. „Heilsbot-

schaft“ von Jesus  Christus, gilt aber auch als „Bezeichnung für die 

ersten vier Schriften des Neuen Testaments, die das Leben, Sterben und 

die Auferstehung Jesu bezeugen (Matthäus-, Markus-, Lukas-, Johannes-

evangelium)“ (EEK, S. 832). 

Was ist nun so froh an der frohen Botschaft? Ganz einfach: Es soll uns 

froh machen, 1. dass ein fleischgewordener Gottessohn sich für uns hin-

richten ließ und nach ein paar Tagen wieder von den Toten auferstanden 

sein soll (na ja, wem solche Spielchen gefallen!); 2. dass dadurch die 

Erbsünde gesühnt worden sein soll (solange ich nichts von der Erbsünde 

wusste, fühlte ich mich eigentlich ganz wohl in meiner Haut!); 3. dass 

wir, wenn wir Jesus und seiner exklusiven Wahrheit folgen, posthum in 

den Himmel kommen, während alle anderen auf immer und ewig in der 

Hölle schmoren müssen. (Vielen Dank! Ich werde mich bestimmt präch-

tig amüsieren, wenn ich weiß, dass Abermillionen von Menschen „in den 

Ofen“ [Mt 13, 41-43] geschoben werden! Wehe Ihnen, wenn ich erfahre, 

dass Sie diese frohe Botschaft in Anwesenheit meiner Kinder verkündi-

gen!)  

Halten wir fest: Die sog. „frohe Botschaft“ ist bei genauerer Betrach-

tung eine Droh-Botschaft. Das einzig „frohe“ an ihr ist, dass sie in unse-

ren Breitengraden (Mensch sei Dank!) immer weniger Gehör findet.  

G 

Gebet: Typisches Beispiel für eine Einbahnstraßen-Kommunikation: Im 

Falle des Gebets, des Gesprächs eines Menschen mit einer als Person 

gedachten Gottheit, gibt es zwar einen Sender, aber keinen Empfänger, 

denn der ist – sofern wir dies beurteilen können ( Agnostiker) – entwe-

der tot, verzogen ( Deist) oder hat nie existiert ( Atheist). Da sich 

diese Erkenntnis mittlerweile ziemlich weit herumgesprochen hat, haben 

Gebete mehr und mehr an Bedeutung verloren. Nur noch in Notsituatio-

nen kommen Menschen in die Verlegenheit zu beten. Dies zeigt aber nur, 

dass Menschen in Bedrängnis nach wirklich jedem Strohhalm greifen. 

Glückliche Menschen verspüren selten die Neigung zu beten, was von 

Gläubigen als fehlende Demut interpretiert wird, wahrscheinlich aber nur 

ein Zeichen für gesunden Menschenverstand ist.  



166  

Da die Angst vor der  Hölle merklich abgenommen hat, ist auch das 

alte Kindergebet „Lieber Gott, mach mich  fromm, dass ich in den 

Himmel komm!“ ziemlich aus der Mode gekommen. Insgesamt hat sich 

in Europa eine eher pragmatische Haltung zum Beten etabliert. Selbst 

Gläubige wissen mittlerweile, dass man zwar um Brot beten darf, backen 

muss man es aber selbst.  

Gebote: Auch wenn man sonst nicht viel vom Christentum weiß oder 

kennt, das aber bestimmt: Die Zehn Gebote. Die einzelnen Gebote zwar 

vielleicht nicht ganz so genau, aber man erinnert sich vielleicht an Charl-

ton Heston (Ex-Schauspieler, nun Vorsitzender der American-Rifle-

Association, die jede Beschränkung des Waffenhandels in den USA ver-

hindert), der in dem Film Die Zehn Gebote mit den Gesetzestafeln vom 

Berg stieg und seinen Leuten, die mal wieder nichts Besseres zu tun hat-

ten, als um das goldene Kalb zu tanzen und es sich gut gehen zu lassen, 

ordentlich die  „Leviten“ las. Mächtig donnerte Mose da mit seinen 

Zehn Geboten dazwischen. Doch leider hatte er sich im Eifer des Ge-

fechts verzählt. Der mächtige HERR Gott hatte zwar angekündigt, dass er 

Zehn Gebote mitteilen werde („Und er verkündigt euch seinen Bund, den 

er euch gebot zu halten, nämlich die Zehn Worte, und schrieb sie auf zwei 

steinerne Tafeln.“ 5 Mose 4, 13), tatsächlich sind es aber doch zwölf 

Gebote gewesen (2 Mose 20). Zählen wir sie einfach einmal der Reihe 

nach auf: 1. Ich bin der Herr, dein Gott. Du sollst keine anderen Götter 

haben neben mir; 2. Mach dir kein Bildnis; 3. Bete keine fremden Götter 

an; 4. Missbrauche den Namen deines Herrn nicht; 5. Heilige den Sabbat; 

6. Ehre Vater und Mutter; 7. Du sollst nicht töten; 8. Du sollst nicht ehe-

brechen; 9. Du sollst nicht stehlen; 10. Du sollst nicht lügen; 11. Begehre 

nicht das Haus deines Nächsten; 12. Begehre nicht deines Nächsten Weib, 

Knecht, Magd oder was ihm sonst gehört.  

So weit das Alte Testament. Nun hat aber der gleiche HERR Gott – in 

seiner geklonten Version als Sohn – noch ein weiteres Gebot übermittelt: 

„Ein neues Gebot gebe ich euch, dass ihr euch untereinander liebet, wie 

ich euch geliebt habe, damit auch ihr einander lieb habet.“ Joh 13, 34). 

Summa summarum sind es also (autsch!) dreizehn Gebote ( Zahlen-

symbolik, dreizehn). Auch wenn man traditionsgemäß schummelt, und 

das elfte und zwölfte Gebot zusammenfasst (Nachbars Haus und Weib) 

und auch das erste mit dem dritten verbindet (Ich Gott und keine an-

deren), so dass allem Anschein nach zehn daraus werden, so bleibt da 

noch dieses dumme neue Gebot. Oder sollte Gott in seiner allmächtigen 

Weisheit noch nicht gewusst haben, dass er in der Gestalt seines Sohnes 



 167 

 

später noch ein weiteres erlassen würde. Dann hätte er in seiner ewigen 

Weisheit sagen müssen: „Also hier sind erst mal vorab neun Gebote, über 

das zehnte muss ich noch nachdenken.“ Hat er aber nicht.  

In jüngster Zeit werden die Zehn Gebote gerne wieder bemüht, um zu 

zeigen, warum der säkulare Staat auf religiöse Werte angeblich angewie-

sen sei. Bei genauerer Betrachtung erweisen sich die Zehn Gebote jedoch 

keineswegs als besonderer Höhepunkt der menschlichen Kulturentwick-

lung. Sie lassen sich aus heutiger Perspektive vielmehr mit drei eher we-

nig schmeichelhaften Begriffen charakterisieren, nämlich als „trivial“, 

„unzulässig vereinfachend“ sowie „offen reaktionär“.  

Trivial sind die Zehn Gebote, insofern sie über weite Teile selbstver-

ständliche Verhaltensrichtlinien benennen, die für jede funktionierende 

soziale Gruppen gelten – egal, wann und wo. Ein gewisses Maß an ge-

genseitigem Vertrauen muss für die eigene Gruppe gewährleistet sein, 

damit sie überhaupt existieren kann. Lüge, Betrug, Mord etc. müssen 

innerhalb der eigenen Gruppe tabuisiert sein. Gegenüber Mitgliedern 

anderer Gruppen darf man diese Verhaltensweisen aber sehr wohl zeigen, 

mitunter wird man hierzu sogar regelrecht aufgefordert, siehe den mehr-

fach geäußerten göttlichen Befehl zur Ausrottung anderer Völker und der 

aus der eigenen Gemeinschaft ausgeschlossenen „Götzendiener“ im Alten 

Testament oder (weit harmloser) die brutalen Auseinandersetzungen 

zwischen den Schlägerbanden rivalisierender Fußballvereine.  

Unzulässig vereinfachend sind die Zehn Gebote, weil ethisches Han-

deln in einer komplexen Welt nicht bedeuten kann, „blind irgendwelchen 

Geboten zu folgen, sondern in der jeweiligen Situation abzuwägen, mit 

welchen positiven und negativen Konsequenzen eine Entscheidung ver-

bunden wäre“. Beispiel: „Wer in der Nazidiktatur nicht log, sondern der 

Gestapo treuherzig den Aufenthaltsort jüdischer Familien verriet, ent-

sprach zwar damit den Zehn Geboten, verhielt sich aber dennoch im 

höchsten Maße unethisch – im Gegensatz zu jenen, die Hitler durch At-

tentate beseitigen wollten, um Millionen von Menschenleben zu retten.“ 

(Schmidt-Salomon, Manifest, S. 157)  

Offen reaktionär wirken die Zehn Gebote insofern, als dass sie – ob-

wohl sie eigentlich nur Ausdruck eines glücklicherweise überwundenen, 

patriarchal-autoritären Herrschaftssystems sind – auch heute noch von 

manchen Gläubigen als verbindliche Regelwerke betrachtet werden. Dies 

hat zur Folge, dass inhumane, kulturelle Normen der Vergangenheit (Re-



168  

ligionszwang, Sippenhaft, Frauenunterdrückung etc.) mit dem Schein des 

Heiligen, Unantastbaren, in die Gegenwart transportiert werden. 

Geheimnis des Glaubens: Wenn bei einer Wahl festgestellt würde, dass 

130 Prozent der Stimmen abgegeben wurden, würden wir die Recht-

mäßigkeit dieser Wahl mit guten Gründen anzweifeln. Ein Theologe, der 

in Glaubensfragen mit einem ähnlichen Ergebnis konfrontiert wird, würde 

aber wahrscheinlich vom „Geheimnis des Glaubens“ sprechen. Es gehört 

zu den Systemfehlern der christlichen Religion, dass das, was in der Bibel 

beschrieben wird, als Wahrheit begriffen werden muss. (Der Mensch mag 

ja irren, Gott aber nicht!) Logische Widersprüche führen unter diesen 

Umständen nicht dazu, dass das System in Frage gestellt wird. Vielmehr 

wird der Widerspruch als ein besonderer Beweis für die Richtigkeit und 

Tiefe des Glaubens gewertet (credo quia absurdum = „Ich glaube, weil es 

unsinnig ist“). 

Während die „Wunder“ des Alten Testaments sich meist aus einer 

Naturbeobachtung ableiten (Plankton des Nilwasser, das sich unter Licht-

verschluss rot färbt [= Blut]; Genickstarre einer Schlange [= Wander-

stock], deren Starre sich nach dem Wurf auf den Boden löst u.  a. m.) 

begibt sich das Neue Testament auf den schwierigen Boden der wunder-

vollen Mystik, bleibt dann jedoch nicht konsequent dabei (im Sinne von 

„Wer nicht glaubt, wird es nicht erkennen“ oder „Diese Wahrheit lässt 

sich nicht mit Worten beschreiben, man muss sie erleben“), sondern will 

darüber hinaus auch intellektuell bzw. sogar wissenschaftlich anerkannt 

werden (Theologie). Da dies aber nur bruchstückweise funktionieren 

kann, bleibt im Falle der vorprogrammierten Unvereinbarkeit von Wissen 

und Glauben nur noch die intellektuell unredliche Flucht in das jeweilige 

„Geheimnis des Glaubens“, einer von jeglicher Vernunft befreiten Zone, 

in der jeder gedanklichen Entgleisung Asyl gewährt wird, egal wie sehr 

sie dem Menschenverstand widerspricht.  

Glaube: das Für-wahr-Halten von Vorstellungen, die vor allem deshalb 

keines Beweises bedürfen, weil sie keiner Überprüfung standhalten wür-

den. Der Glaube ist ein sich selbst erhaltendes Wahnsystem, dessen Ver-

teidigungsprinzip einfach, aber effektiv ist: Man kann niemandem durch 

Argumente von einem Glauben abbringen, zu dem er nicht durch Argu-

mente gefunden hat. Zu der für den Glauben konstitutiven Unempfind-

lichkeit gegenüber empirischen und logischen Widersprüchen bedarf es 

allerdings frühkindlicher Indoktrination. Dies erkannte bereits Sigmund 

Freud, der 1927 schrieb:  



 169 

 

„Ich meine, es würde sehr lange dauern, bis ein nicht beeinflusstes 

Kind anfinge, sich Gedanken über Gott und Dinge jenseits der Welt zu 

machen ... man führt ihm die religiösen Lehren zu einer Zeit zu, da es 

weder Interesse für sie noch die Fähigkeit hat, ihre Tragweite zu begrei-

fen ... Wenn dann das Denken des Kindes erwacht, sind die religiösen 

Lehren bereits unangreifbar geworden ... Wer sich einmal dazu gebracht 

hat, alle die Absurditäten, die die religiösen Lehren ihm zutragen, ohne 

Kritik hinzunehmen und selbst die Widersprüche zwischen ihnen zu über-

sehen, dessen Denkschwäche braucht uns nicht arg zu verwundern  ...“ 

(Freud, Studienausgabe, Bd. 9, S. 180 f.) 

Gott: Wenn jemand sagt, er glaube an Gott, so ist diese Aussage so lange 

unbestimmt, solange nicht angegeben wird, welche spezifische Gottesvor-

stellung dem individuellen  Glauben zugrunde liegt. Denn „Gott“ ist 

nicht gleich „Gott“. Es macht beispielsweise einen großen Unterschied, 

ob der Gläubige von einem mystisch-monistischen oder von einem reli-

giös-personalen Gottesbegriff ausgeht. 

Das monistische Gottesbild: Zweifelsohne ist der als „Summe des Gan-

zen“ gedachte Gott der Mystiker die entschieden harmlosere Variante. 

Wie wir u. a. den Schriften Meister Eckarts entnehmen können, ist der 

Gott der Mystik ein Gott ohne spezifische Eigenschaften, weil er alle 

denkbaren und undenkbaren Eigenschaften zugleich auf sich vereinigt. 

Als der, die und das „Allumfassende“ ist ER-SIE-ES zugleich ein ge-

dankliches Nichts, von nichts zu unterscheiden, überall anwesend und 

damit zugleich auch nirgendwo. Ein solcher Gott ist alles und nichts: 

Heiliger und Sünder, Saufbold und Asket, Mars und Jupiter, Atheist, 

religiöser Fundamentalist, Politiker, Schönheitschirurg, Kfz-Mechaniker, 

Gazelle, Tiger, Bandwurm, Nasenspray, Fußballstadion, Briefbeschwerer 

und Beate-Uhse-Katalog. Analytisch ist dieser monistische, pantheisti-

sche oder panentheistische Gottesbegriff so unscharf, dass er durchaus 

auch mit naturwissenschaftlichen Erkenntnissen zu vereinbaren ist. Es 

handelt sich hier um genau jenen Gottesbegriff, den wir bei vielen be-

deutenden Physikern des 20. Jahrhunderts antreffen, z.  B. bei Albert Ein-

stein, der schrieb: „Je weniger Kenntnis der Forscher besitzt, um so ferner 

fühlt er sich von Gott. Je größer aber sein Wissen ist, umso mehr nähert er 

sich ihm.“ Dass Einstein und viele seiner Kollegen sich zu solchen Aus-

sagen veranlasst sahen, ist wohl nicht zuletzt auf die Entdeckung der 

Verflüchtigung der Materie auf subatomarer Basis zurückzuführen sowie 

auf das damit einhergehende Erstaunen darüber, dass überhaupt etwas ist 



170  

und nicht vielmehr nichts ist. Auch für hart gesottene Atheisten sollte 

dieses Erstaunen durchaus nachvollziehbar sein. Ohnehin sollten sie keine 

allzu großen Berührungsängste mit dem monistischen Gottesbegriff ha-

ben, denn auf der Basis eines solchen inhalts- und eigenschaftslosen Got-

tesbild lässt sich keine Religion begründen, kein Scheiterhaufen anzün-

den, kein Glaubenskrieg führen. 

Der personale Gott der Bibel: Völlig anders verhält es sich bei einem als 

Person gedachten Gott. Dem Gott der Bibel werden ganz spezielle Eigen-

schaften zugeschrieben. Es heißt, er sei allmächtig, allwissend und all-

gütig. Da allerdings der Zustand der Welt nicht mit dieser schönen Eigen-

schaftszuschreibung ihres Schöpfergottes korrespondiert, bedarf die reli-

giöse Erzählung des Christentums (ähnlich verhält es sich im Falle des 

Judentums und des Islams) einer finsteren Gegenmacht ( Teufel), die 

der wunderbaren göttlichen Ordnung entgegenwirkt ( A und O). Die 

Konstruktion des christlichen Gottesbildes beruht also auf einer rigorosen 

Abspaltung des  Bösen, für das allein die Feinde Gottes (Luzifer und 

seine  Dämonen, böse Menschen, vor allem Andersgläubige, Ketzer und 

Atheisten) verantwortlich gemacht werden ( Dualismus). Die Gläubi-

gen, die Gott auf ihrer Seite wissen, können mit Hilfe dieser Konstruk-

tion, all ihre weniger gottgefälligen Anteile, ihre Glaubenszweifel und  

-verfehlungen auf die Gruppe der Nicht- und Andersgläubigen projizie-

ren, was in der Geschichte der Menschheit ähnlich verheerende Folgen 

hatte wie die Gier nach Reichtum oder Macht.  

Das Geschlecht des christlichen Gottes: Man soll sich zwar kein Bild 

von ‘ihm’ machen, aber es gibt dennoch genügend viele Bilder, die den 

christlichen Gott annähernd beschreiben: als ziemlich alten Mann mit 

stämmigem, kraftvollem Körper, einer wallenden Mähne und langem 

Bart. Allerdings gilt diese Darstellung, die durchaus einem Alphamänn-

chen (man denke nur an die Silberrücken der Gorillas!) würdig wäre, 

mittlerweile als völlig veraltetet. Die Lübecker Bischöfin Bärbel Warten-

berg-Potter weiß Genaueres zu berichten: „Gott ist nicht auf ein Ge-

schlecht festgelegt.“ ‘Göttin’ sei aber kein Ausweg, denn „Gott ist größer 

als unsere Bilder von Mann und Frau“ (epd, Evangelischer Pressedienst, 

vom 3.6.2002). Leider konnten wir nicht in Erfahrung bringen, woher 

Bischöfin Wartenberg-Potter ihr enormes Wissen über die Geschlecht-

lichkeit Gottes bezieht. Sie wird doch nicht etwa in einem unbeobachteten 

Moment dem Gott / der Göttin unter den Rock geschaut haben? 



 171 

 

Gotteslästerung: Wer lästert, redet abwertend und spöttisch über irgend-

etwas oder irgendjemanden. Das kennt man vielleicht aus dem Gespräch 

im Treppenhaus oder von der feucht-fröhlichen Stammtischrunde. Wäh-

rend die meisten Leute allerdings über so profane Dinge wie die Gardinen 

des neuen Nachbarn herziehen, widmen Gotteslästerer ihre Spottlust dem 

Heiligsten aller Heiligen, dem Gottvater und HERRscher des Universums 

höchstpersönlich. Es ist verständlich, dass diejenigen, die sich mit Hilfe 

von  Demutsgebärden dem Allmächtigen unterwerfen, von solch un-

gebührlichem Tun reichlich irritiert sind. Und so verwundert es nicht, 

dass Gotteslästerung in vielen Religionen (so auch im Christentum) als 

unverzeihliche  Todsünde gilt und in den Zeiten, in denen die Religiö-

sen noch das Sagen hatten (dies ist bekanntlich auch heute noch in eini-

gen muslimischen Ländern der Fall), als ebensolche bestraft wurde: Das 

Lästermaul wurde für alle Zeiten gestopft.  

Gotteslästerung als Straftatbestand: Während Gotteslästerer in früheren 

Zeiten ihr Leben verwirkt hatten, wurde – ausgelöst durch Aufklärung 

und Säkularisierung – das drakonische Strafmaß mehr und mehr abgemil-

dert. 1871 wurde im Deutschen Reich der sog. Gotteslästerungsparagraph 

(§166 des Strafgesetzbuches) eingeführt und im Zuge der großen Straf-

rechtsreform 1969 gründlich überarbeitet. Im Wortlaut des Paragraphen 

kommt der Begriff Gotteslästerung seither nicht mehr vor, außerdem 

werden Religionen und nichtreligiöse Weltanschauungen – zumindest auf 

dem Papier! – gleichgestellt. In der Praxis freilich hat sich durch diese 

Modifikation des Wortlauts wenig verändert. Weiterhin wurden und wer-

den ausschließlich Gotteslästerer und satirische Religionskritiker verfolgt. 

Bis heute ist kein einziges Verfahren bekannt geworden, das die Be-

schimpfung einer Weltanschauungsgruppe zur Ausgangsbasis hatte, ob-

wohl die Beschimpfung von AtheistInnen als „Teufelsanbeter“, „Unter-

menschen“, „Mistkäfer“ usw. in bestimmten Kreisen gang und gäbe ist. 

Die politische Funktion des Paragraphen: Geht es hier wirklich vorran-

gig um das Ehrgefühl von Christinnen und Christen, wie man auf den 

ersten Blick glauben möchte? Ein Blick in die Geschichte verrät, dass der 

§166 eine weitaus interessantere Funktion hatte und auch heute noch hat, 

nämlich die Etablierung bzw. Stützung von „heiligen“, d.  h. argumenta-

tionsfreien, also durch Kritik nicht antastbaren Zonen innerhalb der Ge-

sellschaft: Mit Hilfe des „Gotteslästerungsparagraphen“ lässt sich herrlich 

Politik machen – nach der Devise „Stimmung statt Argumente“. Kein 

Wunder, dass der Paragraph immer wieder in Krisenzeiten ausgepackt 



172  

wird, also dann, wenn den Herrschenden nichts Konstruktives mehr ein-

zufallen scheint. Es ist kein Zufall, dass die Konjunkturzeiten der § 166- 

Verfahren stets Zeiten gesellschaftlichen Umbruches waren (in den 

1920er Jahren, als sich das deutsche Geistesleben erstmals explosiv aus 

der Umklammerung des 19. Jahrhunderts befreite; 1968, als der studenti-

sche Protest bürgerliche Ordnungen in Frage stellte; 1982, als die Kon-

servativen mehr oder weniger vergeblich versuchten, eine „geistig-mora-

lische Wende“ zu etablieren; und auch Mitte der Neunziger Jahre, als der 

Kruzifixskandal eskalierte und deutlich wurde, wie weit der Prozess der 

Ent-Christlichung in deutschen Landen schon fortgeschritten ist).  

Gotteslästerung als historisches Relikt. Innerhalb der feudalistischen 

Systeme Deutschlands gab es die Fürsten („Wir, [Name], von Gottes 

Gnaden“) und „Gott“ als oberste Repräsentanten des Systems, und so 

wurden die Straftatbestände der „Majestätsbeleidigung“ und der „Gottes-

lästerung“ meist parallel verhandelt ( Autorität). Als die Fürsten ihre 

Throne verlassen mussten (1918/19) blieben allein die Bischöfe auf ihren 

Thronsesseln sitzen – und da sitzen sie noch heute. So gibt es heute zwar 

keine Majestätsbeleidigung mehr, aber immer noch die (angebliche) Got-

teslästerung. 

groß (Adj.): Den Zusatz „groß“ kennen wir insbesondere bei Herrscher-

namen: Alexander der Große, Konstantin der Große, Karl der Große, 

Katharina die Große, Friedrich der Große etc. 

Diese Beinamen sollen eine besondere Qualität dieser Herrscherin  / 

dieses Herrschers bezeichnen: „Karl der Kühne“, „Franz der Fromme“, 

„Johann ohne Land“ etc. Sie entstanden einerseits aus dem Wunsch, die 

vielen Heinrichs, Ludwigs, Friedrichs und Karls voneinander unterschei-

den zu können, bevor sich das Prinzip der Ordnungszahlen (I., II., III. 

etc.) etablierte. Andererseits besteht zwischen diesen Beinamen ein deut-

licher Unterschied: Während die Beinamen „der Fromme“, „der Kühne“, 

„der Starke“, „von Oranien“ etc. ein Spezifisches ausdrücken, steht 

„die / der Große“ für ein Allgemeines. 

„Groß“ wird häufig gleichbedeutend mit „stark“ (große Kraft) oder 

„mächtig“ (großer Einfluss) gebraucht, ist also relativ neutral für einen 

Herrscher, der viel für sein Land geleistet hat (mit Eroberungskriegen, 

grundlegenden Reformen, etc.). Was an Konstantin „dem Großen“ stark 

oder mächtig gewesen ist, das weiß der  Himmel: Es waren die Vor-

bereitung des Christentums auf seine Aufgaben als Staatsreligion und die 

so genannte „Konstantinsche Schenkung“ (eine Fälschung), mit der dem 

Vatikan Mittelitalien übereignet wurde. Angesichts der (selbst für antike 



 173 

 

Maßstäbe) ungewöhnlichen Brutalität des „ersten christlichen Kaisers“ 

(vgl. Deschner, Kriminalgeschichte, Bd. 1, S. 213-285) sollte man wohl 

eher vom „Konstantin dem Groben“ sprechen. Aber das hat die christlich 

inspirierte Geschichtsschreibung bislang zu verhindern gewusst. 

Bei Karl „dem Großen“, eigentlich „Karl König der Franken und 

Langobarden“ und späterer römischer Kaiser („Romanum gubernans 

imperium“), ist es ebenso nicht allein der territoriale Aspekt der Ver-

größerung seines Imperiums, der ihn zum „Großen“ machte. Es waren die 

Sachsenkriege und Slawenkriege, die der christlichen Mission dienten: 

Wer sich nicht taufen ließ, wurde hingerichtet („Schwertmission“). 

Wenn es nach dem Territorium gehen würde, müssten Karl V. (in des-

sen Reich „die Sonne nie unterging“) oder auch Friedrich II. „der Staufer“ 

allemal „der Große“ genannt werden. Friedrich der Staufer befand sich 

jedoch in Opposition zum Papst und Karl V. zog sich ins Kloster zurück, 

als seine Pläne zur völligen Gegenreformation scheiterten. 

Wer also papageienhaft, so wie wir es in der Schule gelernt haben, 

von Karl „dem Großen“ spricht (und nicht von z.  B. Karl dem Franken), 

billigt damit, ob er es will oder nicht, die mörderischen Feldzüge im 

Namen der christlichen Glaubensausbreitung ( Mission). 

Gute, das: Gegenbegriff zu: das  Böse. So wie das dämonisch Böse 

nicht nur irgendwie gemein, sondern fürchterlich, schrecklich, fies, be-

drohlich böse-böse ist, ist das göttlich Gute nicht nur irgendwie nett oder 

angenehm, sondern herzerwärmend, Leib und Seele erquickend, vanille-

duftend, anheimelnd makellos und unübertreffbar gut-gut. Gute Christen 

goutieren Gottes Güte, indem sie ihn ehren und verehren. Sie folgen sei-

nen Wegen, so unergründlich sie auch erscheinen mögen. Denn alles, was 

Gott macht, ist gut. Sodom und Gomorra? Gut! Heuschreckenplage? Gut! 

Verfluchung der Juden bis zum Jüngsten Tag? Gut! Ewige Höllenqual für 

Lästermäuler? Gut-Gut. 

Insofern ist Karlheinz Deschners Satz „Die guten Christen sind am 

gefährlichsten – man verwechselt sie mit dem Christentum“ zumindest 

missverständlich. Eigentlich müsste es heißen: „Gute Menschen (im hu-

manen Sinne), die sich (fälschlicherweise) als Christen bezeichnen, sind 

gefährlich, weil man sie mit dem Christentum verwechselt.“ Hingegen: 

„Gute Christen“ (im biblischen Sinne des von Gott so gewollten) sind 

schon allein deshalb gefährlich (beispielsweise für Andersgläubige, 

Scheidungsrichter oder Ärzte, die einen Schwangerschaftsabbruch vor-



174  

nehmen), weil sie gute Christen sind, und deshalb im Zweifelsfall nicht 

vor militanten Formen der Missionierung zurückschrecken. 

H 

Hakenkreuz: auch als Swastika (Sanskrit: „es geht gut“) bekannt. Ein aus 

der Frühgeschichte verschiedener Kulturen als Sonnenradsymbol überlie-

fertes Kreuz, das als Emblem des deutschen Nationalsozialismus welt-

weite Berühmtheit erlangte.  

Hakenkreuze gibt es mit vier Balken linksdrehend (als Zeichen des 

deutschen Nationalsozialismus), rechtsdrehend (als Zeichen der Gnostiker 

und Symbol der Tempelherren) und beide ‘verbunden’ bzw. ‘übereinan-

der liegend’ – mit Haken zu beiden Seiten – als „Krückenkreuz“. Haken-

kreuze mit drei Balken („Dreischenkel“) wurden nur selten verwendet. 

Die erste neuzeitliche Hakenkreuzfahne in Europa wurde 1907 auf 

Burg Werfenstein gehisst. Veranlasst hatte dies ein ehemaliger Zisterzien-

sermönch, der sich selbst Jörg Lanz von Liebensfels nannte (eigentlich 

aber nur Adolf Lanz hieß). Der sagenumwobene Gründer des „Neu-

templer Ordens“ gilt heute vielen als „der Mann, der Hitler die Ideen gab“ 

(vgl. Daim, Der Mann, der Hitler die Ideen gab). In der Tat lassen sich 

viele Elemente der Lanzschen christlich-germanischen Rassenkult-

Religion bei Hitler finden. Lanz erkannte in Christus den rassereinen 

Gottmenschen, einen blond-blauen Arier, der über die Erbsünde der 

Rassenmischung triumphierte und die Auferstehung der blonden Götter 

über die „Tschandalen“ (sog. „Niedermenschen“, insbesondere Juden) 

verkündete. Jesus zu folgen, das bedeutete für Lanz (viele Jahre vor dem 

Einsetzen der nationalsozialistischen Bewegung!), unter dem Krücken-

kreuz die konsequente „Ausrottung der Tiermenschen“ voranzutreiben. 

Als geeignete Mittel erwähnte er dabei u.  a. die zwangsweise Kastration 

wie Sterilisation, Zwangsarbeit, Deportation sowie die direkte Liquidie-

rung der Tschandalen im finalen Entscheidungskampf, aus dem die 

blond-blauen „Herrenmenschen“ – die Lanz in „Ordensburgen“ heran-

züchten wollte – selbstverständlich siegreich hervorgehen sollten. Lanz 

veröffentlichte seine kruden Hasstheorien in zahlreichen Büchern sowie 

in den sog. Ostara-Heften, die u. a. von einem blassen Wiener Außensei-

ter namens Adolf Hitler eifrig gelesen wurden.  



 175 

 

1910 wurde das linksdrehende Hakenkreuz von Guido List als „Heils-

zeichen der Arier“ bezeichnet. 1924 wurde es zum offiziellen Emblem der 

NSDAP erklärt ( Kreuz;  Nationalsozialismus). 

heilig: unantastbar, vollkommen, dem Irdischen entrückt, Gegenbegriff 

zum bloß Profanen. Eine Person oder Sache, die mit dem Etikett „heilig“ 

versehen ist, ist dem Zugriff der frechen irdischen Vernunft entzogen. 

Deshalb haben die Kirchen stets großen Wert darauf gelegt, alles zu heili-

gen, was nicht niet- und nagelfest ist. Besonders hervorgetan hat sich 

dabei – wen wundert’s? – die Heilige Katholische Kirche. Die räumte 

zwar ein: „Die Heiligkeit der Kirche scheint in erheblicher Spannung zur 

konkreten Erfahrung [der Menschen mit] der Kirche zu stehen.“ Das aber 

sei nur halb so schlimm, denn: „Der Glaube erkennt jedoch auch eine tie-

fere Dimension der Kirche.“ (Katholischer Erwachsenen-Katechismus I, 

S. 283) Aha! Lesen wir weiter: „Im Sprachgebrauch der Heiligen Schrift 

meint Heiligkeit nicht primär ethische Vollkommenheit, sondern Aus-

gesondertsein aus dem Bereich des Weltlichen und Zugehörigkeit zu 

Gott. [...] Die [ ] Kirche ist heilig, weil sie von Gott her und auf ihn hin 

ist.“ (ebenda, S. 284) (Die Einsicht, dass die Kirche „hin“ ist, ist sicher-

lich bei der Korrektur übersehen worden.) Jetzt verstehen wir: Man kann 

zwar ein Schwein sein (ethisch betrachtet), aber wenn man dabei die 

Sakramente und Gebote der Heiligen Katholischen Kirche beachtet, ist 

alles in Butter. Und deshalb erhält alles, was von Gott stammt und zu ihm 

„hin ist“, dieses wertvolle Prädikat der Heiligkeit, Inc.: Geist Heilig®, 

Familie Heilig®, Dreifaltigkeit Heilig®, Drei Könige Heilig®, Jungfrau Maria 
Heilig®, Mutter Kirche Heilig®, Bibel Heilig® etc. Und da Papst Johannes 

Paul II. besonderen Spaß an Wundern und zudem das Exklusivrecht der 

Heiligenernennung besaß (seit Papst Alexander II., 1170), hatte er (bis 

2004) immerhin 465 Menschen zu Heiligen ernannt – so viele, wie seine 

Vorgänger in den vorherigen 400 Jahren zusammen. 

P. S. Rindviechern wird das Zeichen, wem es gehört, in das Fell ein-

gebrannt; Menschen erhalten den unauslöschlichen Prägestempel, dass sie 

Gott gehören, mit der Taufe, die Kirche macht es sich selber, das Heilige, 

durch sich selbst und für sich selbst. Natürlich im Auftrag des Herrn, 

versteht sich. Aber da der Herr in 2000 Jahren kirchlicher Heiligung nie-

mals Widerspruch einlegte (und gibt es denn ein besseres Zeugnis für die 

Heiligkeit der Kirche ?!), wird das alles schon seine Richtigkeit haben. 



176  

Hexen: Schon im Altertum, zur Zeit der Babylonier und Assyrer, ent-

wickelte sich der Glaube an weibliche Zauberwesen, die auf Besen ritten 

und ihren Schabernack trieben. Dieser Volksglaube hielt sich hartnäckig 

bis in die christliche Zeit hinein und bildete die Grundlage für den mittel-

alterlichen bis neuzeitlichen Hexenwahn. (Dieser Zusammenhang ist u.  a. 

aus der Etymologie des Wortes „Hexe“ zu erschließen: Hexe stammt vom 

alt-nordischem hagazussa = Zaunweib oder Zaunsitzerin.)  

Fatale, d. h. tödliche Folgen hatte dabei die Kombination des alther-

gebrachten  Aberglaubens mit der (nicht weniger abergläubischen, aber 

institutionell gestützten) Dämonenlehre der Kirche. Gutgläubige Christen 

warfen den der Hexerei verdächtigten Frauen vor, mit dem Teufel im 

Bunde zu stehen und damit die göttliche Heilsordnung zu untergraben. 

Diese vorgebliche Teufelsbrut galt es auszumerzen, radikal und rück-

sichtslos, was dann auch mit großer Leidenschaft (Leiden schaffte es 

natürlich auf der Seite der Verfolgten) umgesetzt wurde. Beim großen 

Hexentreiben im 16. und 17. Jahrhundert ließen Zehntausende von Frauen 

ihr Leben, wurden gefoltert, gequält, gedemütigt, vergewaltigt, verbrannt. 

Ihre Folterer wurden geehrt, mitunter – sofern es sich um katholische 

Folterknechte oder -befürworter handelte – sogar selig oder gar heilig 

gesprochen. Luthers Protestanten standen den Katholiken allerdings in 

nichts nach. Auch sie taten alles, um ihrem Gott zu gefallen. Diesseits wie 

jenseits der Glaubenslinie hieß es Foltern und Verbrennen „auf Teufel 

komm raus“ ( Fegefeuer;  Folter). Luther wörtlich: „Wir kennen einige 

von ihnen. Wenn sie sich nicht bekehren, werden wir sie den Folter-

knechten befehlen.“ (zit. nach Wolf, Hexenwahn, S. 152) Und das war 

keine lutherische ‘Erfindung’ sondern stammt aus der christlichen Bibel, 

wo es heißt: „Eine Hexe sollst du nicht am Leben lassen.“ (2 Mose 22, 

17) 

Im Hexenwahn entlud sich nicht nur ein ins Aberwitzige gesteigerter 

Aberglaube, sondern auch die verdrängte Sexualität einer klerikal bevor-

mundeten Epoche. Die erpressten Geständnisse der überführten Hexen 

stellen in punkto sexueller Perversion mitunter sogar die pornographi-

schen Ergüsse des Marquis de Sade in den Schatten. Da gab es nicht nur 

schamloses Tanzen, unersättliches Fressen, entsetzlichste Gotteslästerun-

gen (insbesondere Hostienschändungen), sondern auch sexuelle Aus-

schweifungen aller Art. Beliebt war vor allem die  Sodomie mit Hun-

den, Katzen oder stinkenden Ziegenböcken. Folgt man den Beschreibun-

gen der Hexen, verfügten Teufel und Dämonen über besondere  Potenz-



 177 

 

kraft und überdimensionale Penisse. (Ein Punkt, der die geilen „geistli-

chen Herren“ wahrscheinlich besonders erzürnte.) 

Hexen heute: Nachdem die bösen Hexen dem Feuer übergeben wor-

den sind, treffen wir heute fast zwangläufig nur noch gute Hexen an – vor 

allem im Fernsehen, wo die zauberhafte Sabrina lustige Streiche spielt 

und die drei hübschen Hexen der Serie Charmed dem bösen Dämonen-

Unwesen eindrucksvoll Einhalt gebieten. In esoterischen Kreisen hat sich 

zudem eine neue Hexenbewegung gebildet, aber auch die sind nicht 

wirklich böse, die Damen haben einfach nur Spaß an Henna gefärbten 

Haaren. Und wenn sie mal richtig auf den Putz hauen wollen, dann fres-

sen sie keine kleinen Kinder, sondern praktizieren solch faszinierende 

Dinge wie das allseits beliebte „Gemeinsame Menstruieren bei Voll-

mond“. 

Himmel: Gegenstück zur  Hölle. Der Himmel ist die „Sphäre des Gött-

lichen“ über uns. Römischer Katholizismus und protestantische Ortho-

doxie hielten lange Zeit an der Vorstellung fest, dass der Himmel ein 

eindeutig abgrenzbarer Ort innerhalb der körperlichen Raumwelt ist. 

Diese Auffassung findet auch heute noch ihren sprachlichen Ausdruck 

darin, dass im Deutschen (wie auch im Italienischen) der Himmel (cielo) 

beides meint, das physikalische „Firmament“ und das „Gottesreich“ und 

die Unterscheidung wie im Englischen zwischen sky (physikalisch) und 

heaven (metaphysisch) sprachlich nicht möglich ist. 

Erst mit der bemannten Raumfahrt, als nirgendwo ein Gott oder we-

nigstens ein paar Engel gesehen worden waren, musste die Kirche diese 

Idee der realen Existenz eines göttlichen Himmels zumindest offiziell 

zwangsweise aufgeben. Der ‘moderne’ römisch-katholische Himmel ver-

geistigt sich entsprechend: „Wenn dabei vom Himmel die Rede ist, dann 

schwingt dabei zwar das antike Weltbild mit, nach welchem der Himmel 

über der Erde und über dem Firmament ist. Doch das räumliche ‘Oben’ 

ist in erster Linie als ein Bild für die Erfüllung des Menschen und für den 

Zustand vollendeter Glückseligkeit gemeint. [...] Dieser Zustand endgülti-

ger und vollendeter Glückseligkeit kann nach christlichem Glauben für 

den Menschen nur Gott sein und die Gemeinschaft mit ihm. Nur Gott 

allein genügt.“ (Katholischer Erwachsenen-Katechismus I, S. 420) Inso-

fern ist es nur konsequent, wenn in einigen Redewendungen der Himmel 

mit Gott gleichgesetzt wird (Beispiele: „Der Himmel sei uns gnädig!“, 

„Der Himmel sei mein Zeuge!“). ( Himmel) 



178  

Hölle: „Althochdeutsch hell(i)a, mittelhochdeutsch helle, ein Wort, das 

schon in altgermanischer Zeit den Aufenthalt der Toten bezeichnet hat 

und dann der christlichen Auffassung angepasst wurde.“ (Paul, Deutsches 

Wörterbuch, S. 316) Aus diesem unspezifizierten Totenreich, das so auch 

andere Kulturen kennen, wurde unter christlichem Einfluss ein einzigarti-

ges Folterlager, eine Art „himmlisches Auschwitz“, in der die Engel zur 

„Selektion an der himmlischen Rampe“ bestellt sind. Diese Idee einer 

„pyromanischen Endlösung der Ungläubigenfrage“ ist im Übrigen keine 

späte Erfindung der viel gescholtenen Kirche, sondern stammt vom 

christlichen Erlöser höchst daselbst: „Der Menschensohn wird seine 

Engel aussenden, und sie werden aus seinem Reich alle zusammenholen, 

die andere verführt und Gottes Gesetz übertreten haben, und werden sie in 

den Ofen [!] werfen, in dem das Feuer brennt. Dort werden sie heulen und 

mit den Zähnen knirschen.“ (Mt 13, 41-43) 

Zweck dieser Androhung – deren Wahrheitsgehalt niemand überprü-

fen konnte – war die Ausnutzung der Hilflosigkeit der Menschen in ihrer 

Abhängigkeit als Leibeigene (= Sklaven) Gottes und seiner irdischen 

Stellvertreter. Wenn sie in dieser Welt geduldig hungerten, froren, 

Schmerzen hatten, ohne Rechte waren ... – dann war ihnen der  Himmel 

versprochen. Wenn sich Menschen dagegen auflehnten, kamen sie in die 

Hölle bzw. in das „reinigende“  Fegefeuer. Dabei verstand es der ach so 

sanfte Messias meisterlich, die Angst vor dem Feuer zu schüren: „Wer 

einen von diesen Kleinen, die an mich glauben, zum Bösen verführt, für 

den wäre es besser, wenn er mit einem Mühlstein um den Hals ins Meer 

geworfen würde. Wenn dich deine Hand zum Bösen verführt, dann hau 

sie ab; es ist besser für dich, verstümmelt in das Leben zu gelangen, als 

mit zwei Händen in die Hölle zu kommen, in das nie erlöschende Feuer. 

Und wenn dich dein Fuß zum Bösen verführt, dann hau ihn ab; es ist 

besser für dich, verstümmelt in das Leben zu gelangen, als mit zwei 

Füßen in die Hölle geworfen zu werden. Und wenn dich dein Auge zum 

Bösen verführt, dann reiß es aus; es ist besser für dich, einäugig in das 

Reich Gottes zu kommen, als mit zwei Augen in die Hölle geworfen zu 

werden, wo ihr Wurm nicht stirbt und das Feuer nicht erlischt.“ (Mk 9, 

42-48) 

Homosexualität: Gleichgeschlechtliche Liebe gilt auch dem aktuellen 

Katechismus der katholischen Kirche zufolge als „schlimme Abirrung“. 

Die amt(skirch)liche Begründung: Homosexuelle Handlungen „verstoßen 

gegen das natürliche Gesetz, denn die Weitergabe des Lebens bleibt beim 

Geschlechtsakt ausgeschlossen. Sie entspringen nicht einer wahren affek-



 179 

 

tiven und geschlechtlichen Ergänzungsbedürftigkeit. Sie sind in keinem 

Fall zu billigen (Katechismus der Katholischen Kirche, Kapitel 2357). 

Gestützt ist dieses rigorose Verbot u.  a. auf 1 Mose, 19, 1-29, dem Bericht 

über die Zerstörung von  Sodom und Gomorra, schließlich wurden diese 

Städte von Gott vor allem deshalb vernichtet, weil dort (angeblich) homo-

sexuelle Handlungen stattfanden. Im Römerbrief, auf den sich der Kate-

chismus ebenfalls ausdrücklich bezieht, heißt es: „Darum lieferte Gott sie 

entehrenden Leidenschaften aus: Ihre Frauen vertauschten den natürlichen 

Verkehr mit dem widernatürlichen; ebenso gaben die Männer den natürli-

chen Verkehr mit der Frau auf und entbrannten in Begierde zueinander; 

Männer trieben mit Männern Unzucht und erhielten den ihnen gebühren-

den Lohn für ihre Verirrung.“ (Röm 1, 26-28) 

Worin dieser Lohn bestehen mag, kann man wohl dem 3. Buch Mose 

(18, 22) entnehmen: „Wenn jemand bei einem Mann liegt wie bei einer 

Frau, so haben sie getan, was ein Gräuel ist und sollen beide des Todes 

sterben; Blutschuld lastet auf ihnen.“ (Das sahen die Nazis, die die 

Schwulen ins KZ verbannten, wohl ähnlich – nicht der einzige Fall, der 

auf eine direkte Verbindung von christlicher und  nationalsozialistischer 

Diskriminierung hinweist.) 

Aber immerhin: Nach vielen Jahrhunderten christlich motivierter Ho-

mosexuellenverfolgung hat auch die katholische Kirche den „gebühren-

den Lohn“ der „Unzucht“ – zumindest was das Diesseits betrifft – herab-

gesetzt. Dem aktuellen Katechismus zufolge dürfen Homosexuelle nicht 

diskriminiert werden. Ihnen ist mit „Achtung, Mitleid [sic!] und Takt zu 

begegnen“. Zweifellos hat aber dieser neue taktvolle Umgang mit den 

Homosexuellen ihren Preis: „Homosexuelle sind zur Keuschheit ge-

rufen“, meint der Katechismus und fährt fort: „Durch die Tugenden der 

Selbstbeherrschung, die zur inneren Freiheit erziehen, können und sollen 

sie sich – vielleicht auch mit der Hilfe einer selbstlosen Freundschaft –, 

durch das Gebet und die sakramentale Gnade Schritt um Schritt, aber 

entschieden der christlichen Vollkommenheit annähern.“ Die deutsche 

Bischofskonferenz sekundiert: Die Homosexuellen „müssen vermeiden, 

durch ihr Verhalten Anstoß zu erregen und andere zu verführen. Sie ‘sind 

berufen, in ihrem Leben den Willen Gottes zu erfüllen und, wenn sie 

Christen sind, die Schwierigkeiten, die ihnen aus der Veranlagung er-

wachsen können, mit dem Kreuzesopfer des Herrn zu vereinen’.“ (alle 

Zitate Katholischer Erwachsenen-Katechismus II, S. 387) 



180  

Die Lutheraner wollen die Homosexuellen zwar nicht an das Kreuz 

nageln, können sich in einem Spagat zwischen scharfer Verurteilung der 

Homosexualität in der Bibel und anthropologischen Erkenntnissen allen-

falls, aber immerhin zu einem gewissen „Na, ja!“ durchringen. Dennoch: 

„Die Auffassung, dass es in die Wahl des einzelnen gestellt ist, ob er 

homosexuelle oder heterosexuelle Praxis und Partnerschaften vollzieht, 

widerspricht dem biblischen Gesamtzeugnis.“ (EEK, S. 289) ( Theo-

dizee,  A und O). Dass die Evangelischen in der Praxis keinen Deut 

anders sind als die Katholiken, zeigt sich beispielsweise in den USA, wo 

die Evangelikalen einen ‘Kreuzzug’ gegen Homosexualität führen. 

Homosexualität und Natur: Homosexualität gilt wahren Christen nicht 

nur als nicht gottgefällig, sondern auch als unnatürlich. Da Theologen in 

der Regel recht wenig Ahnung von Biologie haben, verweisen sie zur 

Begründung gern auf die Schöpfungsgeschichte: „Von der Schöpfungs-

ordnung und vom Schöpfungsauftrag Gottes an Mann und Frau her kann 

Homosexualität nicht als eine der Heterosexualität gleichwertige sexuelle 

Prägung angesehen werden.“ (Katholischer Erwachsenen-Katechismus II, 

S. 386) Bei genauerer Betrachtung ist diese Begründung allerdings in sich 

unstimmig, denn nach der biblischen „Schöpfungsordnung und [dem] 

Schöpfungsauftrag Gottes“ wurden Mann und Frau asexuell erschaffen. 

Sexuell „erkannten“ sie sich erst nach dem Genuss der verbotenen Frucht, 

also gegen den Willen des Schöpfers. Insofern ist auch die (durch hetero-

sexuelles Verhalten ermöglichte) Fortpflanzungsfähigkeit des Menschen 

nicht in der „Schöpfungsordnung“ enthalten, sondern eine Strafe für die 

 Sünde. 

Darüber hinaus muss festgehalten werden, dass homosexuelle Ver-

haltensweisen auch im empirischen Sinne alles andere als unnatürlich 

sind, denn wir treffen sie im gesamten Tierreich an, beispielsweise bei 

unseren nächsten Verwandten, den Bonobos (Zwergschimpansen), die 

sich wenig darum scheren, welches Geschlecht der Artgenosse hat, mit 

dem sie sich gerade paaren. Interessant in diesem Zusammenhang ist auch 

das Sexleben der Bettwanzen, denn sie widerlegen die Annahme, man 

könne sich nicht über homosexuelle Handlungen fortpflanzen. Wenn ein 

Bettwanzenmännchen ein anderes vergewaltigt (der sexuelle Akt bei 

Bettwanzen ist stets eine recht blutige Angelegenheit!) und dieses ver-

gewaltigte Männchen nun seinerseits ein Weibchen vergewaltigt, kann es 

vorkommen, dass es nicht die eigenen Erbinformationen weitergibt, son-

dern die seines Vergewaltigers! Also: Eine ganz schön perverse Natur, die 

der (angeblich prüde) Schöpfer da erschaffen hat!  



 181 

 

I / J 

Inquisition: (von lat. inquisitio = gerichtliche Untersuchung) ein einst mit 

rigorosen  Ketzerverfolgungen einhergehendes amtskirchliches Verfah-

ren zur „Reinerhaltung des Glaubens“. Oberste Instanz der katholischen 

Glaubensgerichte war bis 1965 die „Kongregation für römische und welt-

weite Inquisition“, das sog. „Heilige Offizium“. Nach dem Zweiten 

Vatikanischen Konzil trat an die Stelle des Offiziums die „Römische 

Kongregation für die Glaubenslehre“ (kurz: Glaubenskongregation), die 

nun das letzte Wort im amtskirchlichen Streit um den wahren Glauben 

hat. Vor allem vom 13. bis zum 16. Jahrhundert wütete die Inquisition in 

Europa. Unterstützt durch staatliche Stellen fielen ihr Abertausende zum 

Opfer. Allerdings wäre es ein Fehler, die Inquisition als ein rein katholi-

sches Phänomen zu begreifen. Die Protestanten frönten (beispielsweise 

zur Zeit der Hexenverfolgungen) dem Foltern und Morden im Namen des 

Herrn nicht weniger als die katholischen Glaubensstreiter.  

Glücklicherweise sind die Blütezeiten der alten christlichen Inquisi-

tion mittlerweile (zumindest vorläufig) vorbei, kritische Beobachter glau-

ben jedoch (insbesondere in Deutschland) die Umrisse einer „Neuen 

Inquisition“ erkennen zu können (vgl. u.  a. Mynarek, Die Neue Inquisi-

tion). Dabei haben sie vor allem die sog. „Sektenbeauftragten“ der christ-

lichen Großkirchen im Blick, die in Zusammenarbeit mit staatlichen Or-

ganen auf höchst problematische Weise die Ausübung der verfassungs-

mäßig garantierten Religions- und Weltanschauungsfreiheit beschneiden.  

Wehe dem, der einer als gefährlich eingestuften Sekte angehört! Er 

muss zwar nicht mehr um sein Leben fürchten (wie in früheren Zeiten), 

wohl aber um seine ökonomische Existenz. In diesem Zusammenhang 

wird von kirchlichen wie staatlichen Stellen in der Regel auf fatale Weise 

mit zweierlei Maß gemessen. Eine Sekte, die in ihrer Geschichte auch nur 

ein Prozent der Menschenrechtsverletzungen oder in ihrer Gegenwart 

annähernd so viele Fälle von sexuellem  Missbrauch aufweisen würde 

wie die  Katholische Kirche, wäre wohl längst verboten oder stünde 

zumindest unter intensiver Beobachtung durch den Verfassungsschutz. 

Selbstverständlich würde man einer solchen „Sekte“ (im Unterschied zu 

den Großkirchen) keinesfalls erlauben, (auf Kosten des Staates) in öffent-

lichen Schulen zu missionieren (Religionsunterricht). Kein Scientologe 

könnte in Deutschland Minister werden, wohl aber ein evangelikaler 

Christ, obwohl der Unsinn der scientologischen Glaubenslehre sicherlich 



182  

nicht verheerender ist als der Unsinn der christlichen Glaubenslehre (vgl. 

Schmidt-Salomon, Scientology und Opus Dei). Man muss den Kritikern 

der „Neuen Inquisition“ sicherlich nicht in allen Punkten zustimmen (die 

scharfen Angriffe der Sektenbeauftragten auf den Obskurantismus sowie 

die persönlichkeitsdeformierenden Binnenstrukturen mancher religiöser 

Sondergruppen sind ja in vielen Fällen durchaus berechtigt!). Losgelöst 

davon ist aber festzustellen, dass die in Deutschland praktizierte prinzi-

pielle Sonderbehandlung nicht-kirchlicher Kulte gegen den Verfassungs-

grundsatz der weltanschaulichen Neutralität des Staates verstößt. In einer 

offenen Gesellschaft sollte es in der Tat unerheblich sein, ob die jeweilige 

religiöse Wahnidee mit den Vorgaben kirchlicher  Autoritäten über-

einstimmt oder nicht. 

Inzest: (lat.: incestus =  Blutschande) Viele Kulturen verbieten den 

Geschlechtsverkehr zwischen nahen Verwandten, zumindest bis zum 

zweiten Grad. Die oft gehörte genetische Begründung (erhöhte Miss-

bildungen) hat sich allerdings nur in Ausnahmefällen bestätigen lassen. 

Wahrscheinlich verbirgt sich hinter dem Inzestverbot auf sozialer Ebene 

eher ein ordnungspolitisches und erbrechtliches Ansinnen. Würde die 

Mutter mit dem Sohn ein Kind zeugen, so wäre die Mutter gleichzeitig 

Mutter und Großmutter des Kindes, der Sohn (der Mutter) gleichzeitig 

Vater (des Kindes) und, über die Linie der Mutter, die ja gleichzeitig als 

Mutter des Vatersohnes die Großmutter ihres Kindes wäre, auch ideell der 

Großvater seines Kindes. Und das ist in der Tat etwas unübersichtlich. 

Dessen ungeachtet beruhen viele Schöpfungsmythen über die Entste-

hung der Götter und der Menschheit auf schlichtem Inzest, so auch die 

christliche Schöpfungsgeschichte. Da Adam und Eva bis dahin die einzi-

gen Menschen waren, mussten deren beide Kinder, also die Brüder mit 

den Schwestern, die weiteren Nachkommen zeugen. In der ganzen Gene-

sis ist der Inzest noch gang und gäbe; so ließen sich die beiden Töchter 

Lots von ihrem Vater schwängern ( Sexualität). Als die Bevölkerung 

dann aber reichlich gewachsen war, wurde der Inzest verboten. 

Wahrscheinlich hätte es allerdings eines dezidierten Verbots über-

haupt nicht bedurft, denn in der Regel werden Menschen, mit denen man 

zusammen in den ersten sechs Lebensjahren aufgewachsen ist, nicht als 

sexuell attraktiv empfunden. Grundlage dieses „natürlichen Inzesttabus“, 

das u. a. Freuds Konzept des Ödipuskomplexes aus den Angeln hebt, ist 

ein biologischer Prägungsmechanismus, der erst in jüngster Zeit empi-

risch belegt werden konnte (siehe Bischof, Rätsel Ödipus). 



 183 

 

Jenseits: Gegenbegriff zum Diesseits, erkenntnistheoretisch gefasst ein 

Gebiet jenseits unserer Wahrnehmung – und deshalb auch ein willkom-

mener Bezugspunkt für Demagogen aller Art. Wie schon Nietzsche 

wusste, lässt sich mit dem Jenseits jede Lüge im Diesseits rechtfertigen. 

Ein religiöser Mensch, der von sich behauptet, einen Zugang zur jenseiti-

gen, an sich existierenden Welt zu besitzen, spielt in der Kommunikation 

mit gezinkten Karten. Er versieht seine menschlichen, und daher fehl-

baren Argumente mit angeblich höheren, weil jenseitigen Gütekriterien, 

die eben dadurch, dass sie jenseitig sind, der diesseitigen Kritik entzogen 

sind. Dies führt zu einem „unlauteren Wettbewerb der Ideen“, der jeden 

Diskurs, jeden herrschaftsfreien Dialog, unmöglich macht. Deshalb ist es 

auch so schwer, „mit Fundamentalisten zu diskutieren, ohne dabei den 

Verstand zu verlieren“ (vgl. Schleichert, Wie man mit Fundamentalisten 

diskutiert). ( Wahrheit) 

Jesus von Nazareth: jüdischer Wanderprediger, der von der römischen 

Besatzungsmacht als „Aufwiegler gegen Rom“ hingerichtet worden sein 

soll. Die (nicht eindeutig nachweisbare) historische Gestalt Jesus von 

Nazareth ist streng von der mythischen Gestalt des Jesus  Christus zu 

unterscheiden. 

Der historische Jesus, sofern es eine solche Gestalt überhaupt gab, war 

– aller Wahrscheinlichkeit nach – ein religiöser Rebell, der mutig, wenn 

auch ohne Erfolg, gegen die römische Besatzungsmacht aufbegehrte, aber 

auch ein radikaler Ethnozentrist, der nur das Wohl seines, angeblich „aus-

erwählten“ Volkes im Auge hatte. Wenn dieser Jesus von „Menschen“ 

sprach, dann meinte er ausschließlich Juden – und hier in der Regel auch 

meist nur die von männlichem Geschlecht. Römer waren für ihn über-

haupt keine Menschen, sondern – dem damaligen Sprachgebrauch ent-

sprechend –  „Schweine“ und „Säue“ (das heißt, er verglich sie mit den 

aus jüdisch-orthodoxer Sicht unreinsten Tieren). Die anderen Heiden 

bezeichnete er – auch hier ganz Kind seiner Zeit – durchweg als „Hunde“ 

(siehe den ernüchternden, biblischen Bericht „Erhörung der Bitte einer 

heidnischen Frau“ [Mt 15, 21-28]). 

Jesus-Freaks: Eine Gruppierung hipper Zeitgenossen, die betont locker 

Bibel-Sprüche vom Stapel lassen, trendy angezogen sind, im Namen des 

Herrn „abfeiern“ und in  Jesus von Nazareth einen „echt coolen Typen“ 

entdeckt zu haben glauben. Sie preisen ihren „Hero“ im Rahmen „geiler 

Events“. Nix Buße und so, sondern „Good Vibrations“, ausgelöst vom 



184  

„erlösten Erlöser“, vom „befreiten Befreier“, vom „begnadetsten Popstar 

aller Zeiten“, von Jesus Christ Himself. Wenn man „Bock hat, was für 

Jesus loszumachen“, kann man in der Missionsgesellschaft der Jesus-

Freaks, dem WWPS World Wide Pizza Service, mitarbeiten und echt 

„krass beten“. – Ja, da staunt der Laie und wundert sich der Fachmann. 

Schon phänomenal, was fortgeschrittener Drogenkonsum so alles anrich-

ten kann. 

Judas: Judas Iskariot (auch: Ischariot) soll einer der zwölf Jünger des 

 Jesus von Nazareth gewesen sein. Der Beiname „Iskariot“ deutet aller 

Wahrscheinlichkeit darauf hin, dass Judas (wie einige andere Apostel) 

Mitglied der Zelotenpartei war (lat. Bezeichnung: sikkarius = Dolch-

männer), einer militanten jüdischen Gruppierung, die mit allen verfüg-

baren Mitteln die Römer aus dem „gelobten Land“ vertreiben wollte (vgl. 

u. a. Maccoby, König Jesus). Ob Judas, der von einigen Wissenschaftlern 

heute als einer der leiblichen Brüder Jesu gedeutet wird, Jesus wirklich 

verraten hat, ist zumindest zweifelhaft. Möglicherweise wurde die Judas-

episode nur erfunden, um das Neue Testament mit dem Alten Testament 

in Einklang zu bringen. Schließlich heißt es in den Psalmen Davids: 

„Auch mein Freund, dem ich vertraute, der mein Brot aß, hat gegen mich 

geprahlt.“ (Ps 41, 10) Gleiches gilt für den Judaskuss, der ebenfalls sein 

Vorbild bei David hat, „dessen Feldherr Joab seinen Rivalen Amassa mit 

dem Schwert tötet, während dieser ihn küsst“ (Lapide, Wer war schuld an 

Jesu Tod?, S. 22). 

Judas als Sinnbild des „(Schacher-) Juden“: Für dreißig Silberlinge soll 

Judas der Bibel zufolge den hochheiligen Herrn Jesus Christus verraten 

haben (auch dies eine Parallele zum Alten Testament, siehe Sach 11, 12-

13). Zwar waren zu Jesu und Judas Zeiten „Silberlinge“ seit rund 300 

Jahren nicht mehr im Umlauf, aber Schwamm drüber: Die Geschichte 

eignete sich hervorragend, um die Mär vom geldgeilen, treulosen Juden 

zu stricken, der für ein paar Groschen bereit ist, selbst das Heiligste zu 

verraten, was die Menschheit je gesehen haben soll. 

Judas als Verräter und gleichzeitiger Erfüllungsgehilfe des göttlichen 

Heilsplans: Für den Verrat an Jesus wird Judas mit ewiger Verdammnis 

bestraft. Der biblische Jesus selbst weist auf das schreckliche Schicksal 

des Verräters hin: „... weh dem Menschen, durch den der Menschensohn 

verraten wird. Für ihn wäre es besser, wenn er nie geboren wäre.“ (Mt 

26, 24) Bei Johannes heißt es, dass der Teufel in den untreuen Judas ge-

fahren sei und ihm aufgetragen habe, Jesus zu verraten und auszuliefern 



 185 

 

(Joh 13, 2). Wenn dies aber stimmen würde, hätte auch der Teufel im 

Auftrage Gottes gehandelt, denn ohne Judas’ Verrat wäre der göttliche 

Heilsplan fehlgeschlagen. Schließlich gilt: Ohne Judas, den Überläufer, 

gäbe es keine christliche Überlieferung, keine Kreuzigung, keine Erlö-

sung, keine allein selig machende Kirche. Uns würde dies gewiss nicht 

stören, die katholische Kirche aber sollte sich überlegen, ob sie Judas 

Iskariot, dem sie ihre eigene Existenz verdankt, nicht auf schnellstem 

Wege selig sprechen sollte ( Judas;  Judenhass). 

Judenhass: Antijudaismus ist – auch wenn dies heute gerne bestritten 

wird – ein elementarer Bestandteil des christlichen Glaubens. Es fiel den 

Judenhassern vergangener Tage nicht schwer, ihren Judenhass theolo-

gisch zu begründen. Hatten die Juden nicht selbst ihre Schuld bekannt, als 

sie den „Messias“ ans Kreuz brachten („Sein Blut komme über uns und 

unsere Kinder“, Mt 27, 25)? Hatte nicht schon Jesus selbst verkündet, die 

Juden hätten den „Teufel zum Vater“ (Joh 8, 44)? Wer wollte dem wider-

sprechen, zumal die sprachliche Nähe von  „Judas“ und „Jude“ bestens 

geeignet war, das vorgefertigte Bild des geldgierigen, niederträchtig-teuf-

lischen Schacherjuden in den Köpfen zu verfestigen. So formulierte bei-

spielsweise Kirchenlehrer Gaudentius: „Alle Juden sind geizig, geldsüch-

tig und vernachlässigen die Armen – wie ihr Namensgeber Judas Ischa-

riot.“ Pinchas Lapide bemerkte hierzu: „Hätte jener Ischariot Jakob, 

David oder Jonathan geheißen anstatt Judas – ein Name der nur allzu 

leicht zur Symbolgestalt aller Juden verallgemeinert werden konnte, wer 

weiß, wie vielen Juden vielleicht der Martertod von Christenhand erspart 

geblieben wäre.“ (Lapide, Wer war schuld an Jesu Tod?, S. 15) 

Dank der Gleichsetzung Judas = Jude, den vielfältigen Juden-Schmä-

hungen vor allem im Johannesevangelium sowie der frei erfundenen 

Barabbasgeschichte avancierte der Hass auf das „Gottesmördervolk“ der 

Juden mehr und mehr zur Kirchendoktrin (siehe Czermak, Christen gegen 

Juden). Pogrome an Juden wurden über deren vermeintliche Hostien-

schändungen begründet. So zum Beispiel auch im niederbayerischen 

Deggendorf, wo man 1337 alle Juden umbrachte und daraufhin zu Ehren 

Gottes eine Wallfahrtskirche erbaute, ein Ereignis, das bis heute [!] im 

Rahmen der sog. „Deggendorfer Gnad“ pompös gefeiert wird.  

Luther, der Reformator, der so viel an der katholischen Kirche auszu-

setzen hatte, war mit dem christlichen Antijudaismus voll einverstanden. 

Dies bezeugt u. a. seine Hetzschrift Von den Juden und ihren Lügen, in 

der es heißt: „Darum wisse Du, lieber Christ, und zweifel nichts daran, 



186  

dass Du, nähest nach dem Teufel, keinen bittern, giftigern, heftigern 

Feind habest, denn einen echten Juden [...]“ Luther verlangte, dass man 

die Juden vertreiben müsse, und gab seinen Anhängern einen verhängnis-

vollen, „teuren Rat“: „Erstlich, dass man ihre Synagoge oder Schule mit 

Feuer anstecke, und was nicht brennen will, mit Erde überhäufe und be-

schütte, dass kein Mensch einen Stein oder Schlacke davon sehe ewiglich 

[...] Zum anderen, dass man auch ihre Häuser dergleichen zerbreche und 

zerstöre ...“ 

War es angesichts solcher Worte ein Wunder, dass der Judenhass des 

 Nationalsozialismus bei den deutschen Christen so gut ankam? Wohl 

kaum! In gewisser Weise waren Hitler & Co. nur willige Vollstrecker 

einer Jahrhunderte alten Mordlust! Auf diese Weise wurde Hitler nicht 

nur von vielen deutschen Christen interpretiert, so sah er es wohl auch 

selbst: „In den Evangelien riefen die Juden dem Pilatus zu, als er sich 

weigerte, Jesus zu kreuzigen: ‘Sein Blut komme über uns und unsere 

Kindeskinder!‘ Ich muss vielleicht diesen Fluch vollstrecken.“ (Hitler 

zitiert nach Heer, Der Glaube des Adolf Hitler, S. 343) 

Jungfrau: Die seltsame Annahme, dass im Falle Mariens eine Jungfrau 

zum Kinde kam, ist wohl auf eine Fehlübersetzung zurückzuführen: Statt 

von der sagenumwobenen „schwangeren Jungfrau“ war im ursprüngli-

chen Text wohl nur von einer jungen Frau die Rede:  

„Das hebräische Wort bei Jesaja ist חסלץ (almah), was ohne jeden 

Zweifel ‘junge Frau’ bedeutet, ohne im geringsten Jungfräulichkeit zu 

implizieren. Wäre es beabsichtigt gewesen, ‘Jungfrau’ zu sagen, hätte 

stattdessen das Wort  חלןתם (bethula) benutzt werden können. [...] Die 

‘Mutation’ erfolgte, als die vorchristliche griechische Übersetzung, be-

kannt als Septuaginta, almah mit παξθέυος (parthnéos) wiedergab, was in 

der Tat gewöhnlich Jungfrau bedeutet. Matthäus (natürlich nicht der 

Apostel und Zeitgenosse Jesu, sondern der ‘Evangelist’, der viel später 

schrieb) zitierte Jesaja in einem Text, der von der Septuaginta abgeleitet 

zu sein scheint (abgesehen von zweien sind alle fünfzehn griechischen 

Wörter identisch), als er schrieb: ‘[...] die Jungfrau wird schwanger wer-

den und einen Sohn gebären, und man wird ihm den Namen Immanuel 

geben’ [...]. Unter christlichen Gelehrten ist die Auffassung weit verbrei-

tet, dass die jungfräuliche Geburt Jesu eine spätere Einfügung ist, die 

vermutlich von den griechisch sprechenden Gelehrten vorgenommen 

wurde, damit die (falsch übersetzte) Prophezeiung als erfüllt erschien.“ 

(Dawkins, Das egoistische Gen, S. 426) 



 187 

 

Die deutschen Hochschullehrer der Theologie könnten einen solchen 

„Tippfehler“ ja vielleicht zugeben, schließlich sind sie mit Pensions-

berechtigung Staatsbeamte, aber für die Kirche ist diese Möglichkeit 

verwehrt. Die Bischöfe können schwerlich sagen: „Hey, Leute, da haben 

wir uns leider geirrt und sind einem Übersetzer aufgesessen, der uns einen 

griechischen Mythos der jungfräulichen Geburt ins Evangelium hinein-

gemixt hat, so wie Pallas Athene dem Vater Zeus aus der Nase entflog. 

Tja, tut uns leid um die vielen Toten, die daran glauben mussten, weil sie 

nicht daran glaubten. Aber Irren ist eben menschlich.“ 

Eine solche Erklärung werden wir wohl nie zu hören bekommen, 

schließlich haben die christlichen Marketingstrategen den überlieferten, 

amtlich beglaubigten Text als „Wort Gottes“ und „Heilige Schrift“ be-

zeichnet. Kann Gott irren? Nö, eigentlich nicht. Also, was tun? Ganz 

einfach: stehen lassen und weitermachen wie bisher, zumal die Jungfräu-

lichkeit doch so wunderbar ins christliche Konzept passt ( Jungfrau; 

 Erbsünde). 

K 

Kalender: Fragt man heute jemandem, wie viele Tage das Jahr hat, wird 

er einen mit großer Überraschung anschauen, als sei man nicht ganz bei 

Sinnen und im Brustton der Überzeugung antworten: „Natürlich 365 Tage 

und alle vier Jahre ein Schaltjahr mit dem 29. Februar.“ Natürlich, so war 

das schon immer, oder? Denkste! Bis 1582 galt noch der sog. Julianische 

Kalender, während wir heute den römisch-katholischen Gregorianischen 

Kalender verwenden. Dieses kirchliche Eigenprodukt gilt heute weltweit 

– auch in vielen islamischen Ländern. Schauen wir uns also an, wann und 

wie das katholische Christentum in den alltäglichen Kalender kam. 

Die Länge eines Tages lässt sich ziemlich einfach bestimmen: jeden 

Tag auf die Sonnenuhr gucken. Über die Länge eines Mondzyklus wusste 

man durch die Himmelsbeobachtungen auch schon recht früh Bescheid: 

29 ½ Tage = 1 Monat. Da es keine halben Tage geben kann, hatten die 

Babylonier bereits im 6. Jahrhundert v.  u. Z. ein Jahr aus sechs Monaten 

zu 30 und sechs Monaten zu 29 Tagen. Und das ergab ein (Mondjahr) von 

354 Tagen. Das heißt, mit Bezug auf die taggleiche Abfolge der Jahres-



188  

zeiten, fehlten 11 ¼ Tage pro Jahr und einmal in dreiunddreißig Jahren 

durchlief der Jahresanfang entsprechend alle Jahreszeiten. 

Der Gedanke, dass dieses Mondjahr eigentlich eine faire Einrichtung 

darstellt – war es doch egal, in welcher Jahreszeit man geboren wurde, 

der Geburtstag wanderte durch alle Jahreszeiten –, war bereits den 

Römern vor der Zeitenwende fremd. Alle zwei Jahre schoben sie in ihre 

Mondjahresrechnung einen zusätzlichen Monat zu 20 bzw. 22 Tagen ein, 

um ihr kürzeres Mondjahr wieder auf das tropische (Sonnen-) Jahr zu 

justieren. 

Julius Caesar lernte dann in Ägypten nicht nur Cleopatra kennen, son-

dern auch den ägyptischen Kalender, der das (bewegliche) Sonnenjahr zu 

365 Tagen zur Grundlage hatte. Das war vergleichsweise genau und für 

ein Imperium auch besser geeignet, als diese Einschieberei eines zusätzli-

chen Monats, was manchmal auch vergessen worden war. Das Sonnen-

jahr wurde auf 365 ¼ Tage verfeinert und ging als Julianischer Kalender 

in die Geschichte ein. Frühjahrs-Tag-und-Nacht-Gleiche war am 

24. März. 

Der Julianische Kalender hat in der Justierung der Schaltjahre eine 

kleine Ungenauigkeit von einem Tag nach 129 Jahren (365,25 Tage ist 

um rund 11 Minuten zu lang, und nach 129 Jahren hat sich diese 11-

Minuten-Differenz pro Jahr so auf einen Tag summiert.) Zum Konzil von 

Nikäa (325 u. Z.) lag die Frühjahrs-Tag-und-Nacht-Gleiche entsprechend 

bereits auf dem 21. März. Das Christliche des Kalenders begann jetzt mit 

der Festlegung des 21. März als Tag des Frühjahrs-Äquinoktiums. Die 

Herren Konziliare schauten also nicht mehr auf den Himmel, sondern auf 

das Datum. Nun, warum nicht. Aber gleichzeitig wurde festgelegt, dass 

Ostern, das zentrale bewegliche Fest der Christenheit, am ersten Sonntag 

nach dem Vollmond gefeiert werden sollte, der auf den 21. März folgte. 

(Fällt dieser Ostervollmond auf einen Sonntag, ist am folgenden Sonntag 

Ostern.) 

Nach jeweils 129 Jahren rutschte jetzt aber im Julianischen Kalender 

das Frühjahrs-Äquinoktium einen Tag weiter vor im Kalender und Ende 

des 16. Jahrhunderts lag es bereits auf dem 11. März. Das verstieß gegen 

den Konzilsbeschluss, dass die Tag-und-Nacht-Gleiche im Frühjahr am 

21. März stattzufinden hatte. Papst Gregor XIII. setzte eine internationale 

Kommission von Mathematikern ein, die ein Sonnenjahr aus 365,2425 

Tagen berechneten (aktuell: 365,2422 Tage), mit der Schaltregel: Jedes 

vierte Jahr ist ein Schaltjahr zu 366 Tagen, mit Ausnahme der vollen 

Hunderter (1700, 1800, 1900 = kein Schaltjahr), allerdings ohne die durch 



 189 

 

400 teilbaren vollen Jahrhunderte (also 1600, 2000, etc.= Schaltjahr). Zur 

Justierung der Tag-und-Nacht-Gleiche auf den 21. März strich der Papst 

dann im Jahre 1582 (am 24. Februar) den Katholiken zehn Tage aus dem 

Kalender, und auf den 4. Oktober 1582 folgte sofort der 15. Oktober 

1582. Das wurde (zu Recht) als römisch-katholischer Macht-Affront 

verstanden. Im katholischen Deutschland und in der katholischen Schweiz 

folgte man erst 1583, in Polen 1586 und in Ungarn 1587. Die Protestanten 

taten sich schwer damit. Erst am 1. März 1700 folgte man diesem Kalen-

der im evangelischen Deutschland und in den Niederlanden, 1699 in 

Dänemark, 1701-1798 in der reformierten Schweiz, 1752 im anglikani-

schen England, 1753 in Schweden. In Japan 1873, in Bulgarien und der 

Türkei 1916, in Russland 1918/1923, in Rumänien 1919 und in Grie-

chenland erst 1923. 

Versuche, diesen christlichen Jahreskalender mit seinen ( Zahlen-

symbolik) sieben Tagen als Woche zu überwinden, sind bisher geschei-

tert. Der Konvent der 1. Französischen Republik hatte am 5. Oktober 

1793 bestimmt, dass zum Herbstäquinoktium (22. September) eine neue 

Monatseinteilung beginnt: 12 Monate mit je 3 Dekaden zu 10 Tagen und 

vierjährigen Schalttagen. Napoleon führte zum 1. Januar 1806 wieder den 

vorherigen Kalender im Kaiserreich Frankreich ein und Papst Gregor XIII. 

lässt aus dem  Jenseits segnend grüßen. 

P. S. Durch das Streichen von zehn Tagen im Kalender verschieben 

sich entsprechend alle Tage der so genannten ‘Bauernregeln’ der Wetter-

vorhersage um zehn Tage rückwärts. 

Kannibalismus: Wenn in der Sensationspresse Fälle von (satanischem) 

Kannibalismus präsentiert werden, ist das Entsetzen der Menschen groß. 

Von Christen allerdings sollte man gegenüber solchen Kulthandlungen 

eigentlich mehr Verständnis erwarten, denn das Eigenartige am Chris-

tentum liegt in seinem Kannibalismus gegenüber dem Religionsstifter 

obwohl oder gerade weil die „Menschenfresserei“ eines der größten 

Tabus des christlichen Kulturkreises darstellt. 

Offensichtlich ist dies in der Zeremonie des Abendmahls, das auf kei-

nen Fall mit dem gemeinen „Abendbrot“ zu verwechseln ist, da hier 

(Vorsicht Vegetarier!) der „Leib des HERRN“ verspeist wird. Haupt-

darsteller dieser feierlichen Zeremonie ist ein kleines Gebäck, das unter 

mysteriösen Umständen von einer vegetarischen Oblate zur jesusfleischi-

gen Hostie mutiert. Katholiken und Protestanten haben sich seit jeher 

heftig darüber gestritten, wie es zu dieser sog. „Transsubstantiation“ (der 



190  

wahrhaftigen – nicht nur symbolisch gemeinten! [ Blut] – Wesensver-

wandlung) kommt. Nach katholischer Auffassung ist der Priester für die 

Verwandlung der Oblate in Jesu Leib verantwortlich, Luther hingegen 

meinte, das mache der liebe Gott persönlich. Davon ausgehend schaffte 

Luther das Sakrament der Priesterweihe ab, das den einfachen katholi-

schen Geistlichen erst zum Priester, d.  h. zum „magischen Teigverwand-

lungskünstler“, macht. Hier stoßen wir übrigens auf den theologischen 

Urgrund, warum nach katholischem Kirchenrecht ökumenische Abend-

mahlfeiern (Eucharistie) mit Protestanten (im Gegensatz zu ökumeni-

schen Wortgottesdiensten) untersagt sind. Zuwiderhandlungen gegen 

dieses Verbot der „Interzelebration“ werden auch heute noch mit dem 

Entzug der Weihevollmachten bestraft (nach Kanon 908 des kirchlichen 

Gesetzbuches). 

Aus katholischer Sicht ist dies zweifellos auch gut so, denn: Lutheri-

sche Protestanten mögen zwar glauben, während des Abendmahls den 

wahrhaftigen Leib Jesu zu verspeisen, eigentlich aber kauen sie nach 

Ansicht der Katholiken nur auf vegetarischen (also gänzlich jesusfreien) 

Oblaten herum. Dies hat tief greifende Folgen, ist doch die  Kommu-

nion – wie der aktuelle Katechismus der Katholischen Kirche sagt – 

„Quelle und Höhepunkt des kirchlichen Lebens“, denn „in diesem 

Sakrament vereinen wir uns mit Christus, der uns an seinem Leib und 

seinem Blut teilhaben lässt, damit wir [ Sexualität] einen einzigen Leib 

bilden“ (Katechismus der Katholischen Kirche, S. 366). Mehr noch: 

„Durch diese Liebe, die die Eucharistie in uns entzündet, bewahrt sie uns 

vor zukünftigen Todsünden. Je mehr wir am Leben Christi teilhaben und 

je weiter wir in seiner Freundschaft fortschreiten, desto geringer wird die 

Gefahr sein, sich durch eine Todsünde von ihm zu trennen.“ (Katechis-

mus der Katholischen Kirche, S. 383) 

Aber nicht nur während des Abendmahls wird der Leib des HERRN 

verspeist. Auch im lecker  Christstollen wird der Leib des Jesuskindes 

erkannt (deshalb Christ Stollen), bevor er dann gegessen wird. Zu Ostern 

gibt es das „Lamm Gottes“ und der  Fisch am Freitag ist auch der Herr 

persönlich. Und gibt es denn eine andere Kultur als die christliche, in der 

die Liebe „nicht nur durch den Magen geht“, sondern die Lebenden sich 

gegenseitig beteuern, sie hätten sich „zum Fressen gern“? 

Der Begriff des Kannibalismus ist deshalb für diese christlichen Kult-

handlungen sachlich angebracht, da die Kannibalen keine „Menschen-

fresser“ waren, die sich damit ernährten, sondern Menschenfleisch aßen – 

z. B. das Fleisch und Blut des getöteten Feindes –, um die Kraft und die 



 191 

 

Mentalität dieses tapferen Kriegers zu verinnerlichen. Es war also eine 

„Ehre“ und ein Zeichen der „Hochachtung“, nach seinem Tode rituell auf-

gegessen zu werden. 

katholisch: (griechisch, mittellateinisch) „allgemein, die Erde umfas-

send“ (Wahrig, Wörterbuch der deutschen Sprache, S. 446). Wenn man 

es genau nimmt, ist derjenige, der von der katholischen Kirche spricht, 

ihrem universellen Anspruch – zumindest sprachlich – bereits auf den 

Leim gegangen (Alternativen: Römische Kirche oder Papstkirche). Ande-

rerseits kann man nicht leugnen, dass sich der Katholizismus bis in die 

letzten Winkel des Erdballs hat ausbreiten können. Dies muss allerdings 

nicht unbedingt als ein Zeichen der Güte dieses Denksystems bzw. dieser 

Institution gedeutet werden. Schließlich ist auch die menschliche Dumm-

heit ein universelles Phänomen. (Der amerikanische Bürgerschreck Frank 

Zappa glaubte sogar, in der Dummheit den elementaren Baustoff des 

Universums gefunden zu haben, was zum einen ein interessantes Licht 

auf den angeblichen Schöpfergott wirft, zum anderen aber auch erklären 

könnte, warum sich der Katholizismus derart erfolgreich ausbreiten 

konnte.) 

Wer gehört nun zur katholischen Kirche? Rechtliche Antwort: Nur 

diejenigen, die getauft wurden und es (bislang) versäumt haben auszu-

treten. Die theologische Antwort auf diese Antwort sieht jedoch völlig 

anders aus: So einfach, durch einen schnöden Kirchenaustritt, kann man 

sich dem katholischen Zugriff nicht entziehen, denn das von den Katholi-

ken offerierte Heilsangebot ist wirklich allumfassend. So lehrt es auch der 

aktuelle Weltkatechismus: „Zu dieser katholischen Einheit des Gottes-

volkes [...] sind alle Menschen berufen. Auf verschiedene Weise gehören 

ihr zu oder sind ihr zugeordnet die katholischen Gläubigen, die anderen 

an Christus Glaubenden und schließlich alle Menschen überhaupt, die 

durch die Gnade Gottes zum Heile berufen sind.“ (Katechismus der Ka-

tholischen Kirche, Kapitel 836) Kategorisch ausgeschlossen sind nur 

diejenigen, die Gottes Gnade bewusst zurückweisen – und dies ist be-

kanntlich eine unverzeihliche  Todsünde, die mit „Höllenhaftstrafe auf 

Ewiglebenszeit“ bestraft wird ( Gotteslästerung). Also: Doofe Atheisten 

und Andersgläubige bleiben unbestraft, intelligente Nicht-Christen, die 

wissen, was sie nicht wollen, bekommen höllenewiglänglich. 

Ketzer: Christen, die in irgendeiner Form als „Glaubensabweichler“ 

gegen die Vorgaben kirchlicher Autoritäten verstoßen. Als „Propagan-



192  

disten verderblicher Irrlehren“ wurden sie nicht nur mit Exkommunika-

tion bestraft, sondern in unermesslich vielen Fällen (bekanntestes Bei-

spiel: Giordano Bruno) gefoltert und am Ende auf dem Scheiterhaufen 

verbrannt. Heutzutage ist der Scheiterhaufen zwar aus der Mode gekom-

men, aber Strafen wie Exkommunikation, Entzug der Weihesakramente 

und Predigtverbot werden von Seiten der Kirche immer noch gerne ver-

hängt. So wurden im August 2002 sieben katholische Frauen, die sich zu 

Priesterinnen hatten weihen lassen, exkommuniziert, weil sie durch die 

kirchlich nicht anerkannte Weihe einen „schweren Verstoß gegen die 

göttliche Verfassung der Kirche“ begangen hatten. Zwei Jahre zuvor 

wurden einem Trierer Priester zeitweilig alle „Weihevollmachten“ ent-

zogen, weil er es gewagt hatte, gemeinsam mit einer evangelischen Pfar-

rerin das Abendmahl zu zelebrieren. Der bekannte brasilianische „Be-

freiungstheologe“ Leonardo Boff wiederum wurde mit einem langjähri-

gen „Bußschweigen“ (Predigt- und Schreibverbot) bedacht, da er der 

Auffassung war, dass es nicht rechtens sei, die Armen, Elenden und Un-

terdrückten allein auf ein himmlisches Paradies zu vertrösten. – Der mar-

xistische Philosoph Ernst Bloch sagte einmal, das Beste, was das Chris-

tentum hervorgebracht habe, seien seine Ketzer. Wahrscheinlich hatte er 

Recht.  

Kinder: In Anbetracht der archaischen Mentalität der Wüsten-Nomaden 

des Alten Testaments, so viele Kinder wie möglich zu zeugen, dürften wir 

unter zivilisierteren Umständen eigentlich eine Änderung der Verhaltens-

vorschriften erwarten. Aber mitnichten! Die christliche Sexualität hat 

weiterhin nur eine einzige gottgewollte Funktion: die ‘Kinderproduktion’! 

( Sexualität) Wer meint, man müsse sich dafür am Alten Testament 

orientieren, der irrt. Es ist ganz aktuell: 

„Christliche Ehegatten, die der göttlichen Vorsehung vertrauen und 

den Geist der Opferbereitschaft pflegen, verherrlichen den Schöpfer und 

gehen der Vollendung in Christus entgegen, wenn sie das Amt der Wei-

tergabe des Lebens in großherziger menschlicher und christlicher Ver-

antwortlichkeit verwalten. Unter den Ehegatten, die in solcher Weise das 

ihnen von Gott anvertraute Amt erfüllen, sind besonders jene zu erwäh-

nen, die nach gemeinsamem, klugen Urteil auch eine größere in angemes-

sener Weise zu erziehende Kinderzahl übernehmen.“ (Katholischer Er-

wachsenen-Katechismus II, S. 363) 

Bemerkenswert ist die sprachliche Verdrehung einer Strafe – denn das 

ist nach der Bibel die Sexualität des christlichen Menschen und die Ge-

bärfähigkeit der christlichen Frau –, zu einem „Amt“. Entsprechend büro-



 193 

 

kratisch soll es dann wahrscheinlich auch in den christlichen Betten zu-

gehen. Wie dem auch sei: Falls die moralischen Appelle, möglichst viele 

zukünftige katholische Kirchensteuerzahler zu produzieren, nichts nützen, 

wird von Kirchenseite mitunter auch Materielles geboten. So verzichtet 

die Erzdiözese Freiburg bei Erbpachtverträgen mit katholischen Ehe-

paaren auf jeweils zwanzig Prozent der Erbpachtzinsen pro lebendem 

Kind. (Totgeborene und in den ersten Tagen verstorbene Kinder sind 

keine zukünftigen Kirchensteuerzahler.) Bei fünf Kindern gibt es somit 

das kirchliche Grundstück umsonst. Also hinein in die katholischen Bet-

ten: Ihr Frauen, schließt die Augen und denkt an den Erbpachtzins! 

Was aber wenn ein katholisches Ehepaar keine Kinder bekommen 

kann? „Ehegatten können leibliche Unfruchtbarkeit als großes Leid erfah-

ren; doch kann auch ihre Ehe fruchtbar werden, indem sie ein Kind adop-

tieren oder besondere Dienste in Kirche und Gesellschaft übernehmen.“ 

(Katholischer Erwachsenen-Katechismus II, S. 364) Aha. Na, dann ist ja 

alles klar! Auf zum fruchtbaren Ehrenamt! Und vielen Dank noch für 

diesen selbstlosen Tipp, Herr Pfarrer! 

Kirche: Das Wort „Kirche“ (bzw. engl. „church“) stammt vom griechi-

schen „kyriaké“ (= „die dem Herrn gehörende“). Die lateinische Bezeich-

nung „ekklesia“ (von griech. „ek-kalein“ = „herausrufen“) bedeutet 

„Volksversammlung“. Insofern bezeichnet „Kirche“ zunächst einmal 

keine Institution, sondern die „Gemeinschaft der Gläubigen“, die „Fami-

lie Gottes“. Der institutionelle Überbau ergab sich erst über die  Apostel 

aus dem so genannten „apostolischen Auftrag“, die  „frohe Botschaft“ 

zu verkünden ( Mission) und die Gläubigen entsprechend zu unterwei-

sen.  

Im heutigen Sprachgebrauch bezeichnet „Kirche“ sechserlei: erstens, 

den religiösen Versammlungsort der  Christen, zweitens eine mit be-

stimmten Attributen ( katholisch,  evangelisch, orthodox etc.) ver-

sehene Bekenntnisgemeinschaft, drittens eine die jeweilige Bekenntnis-

gemeinschaft vertretende juristische Person (in Deutschland mit dem 

privilegierenden Status der „Körperschaft des öffentlichen Rechts“ ver-

sehen); viertens einen Steuerverband, fünftens eine Interessengemein-

schaft verschiedener Wirtschaftsunternehmungen und sechstens etwas, 

was kaum zu fassen, noch schwieriger zu beschreiben ist – ein großes, 

mythisches Geheimnis – so wurde es uns zumindest immer wieder gesagt. 

Wie dem auch sei: Alle diese Formen der christlichen Kirche sind welt-

anschaulich auf unsicherem Grund gebaut. Warum? Weil sie sich „auf 



194  

einen Jesus berufen, den es nicht gab, auf Lehren, die er nicht gelehrt, auf 

eine Vollmacht, die er nicht erteilt, und auf eine Gottessohnschaft, die er 

selbst nicht für möglich gehalten und nicht beansprucht hat“ (Augstein, 

Jesus Menschensohn, S. 11). 

Kirchenaustritt: Hinsichtlich der in Deutschland staatlich beigetriebenen 

Kirchensteuer ist jedem Kirchenmitglied die Möglichkeit belassen, vor 

einer staatlichen Stelle aus der kirchensteuerberechtigten Kirche auszu-

treten. 

Aus der Bekenntnisgemeinschaft der Kirche austreten kann allerdings 

nach kirchlichem Verständnis kein christlich Getaufter („Die Taufe ist ein 

unauslöschliches Prägemal Gottes“). Austreten kann man nur aus dem 

Steuerverband der Kirche als Körperschaft des öffentlichen Rechts. Der 

in Deutschland auf den Austritt automatisch folgende Ausschluss („Ex-

kommunikation“) aus der Bekenntnisgemeinschaft und damit z.  B. vom 

Abendmahl (Exkommunikation ist eine der schwersten Kirchenstrafen!) 

zeigt nur schlicht den alten Grundsatz: „Geld regiert die Welt.“ 

Als der Vatikan jedoch 2006 auf Nachfrage betonte, dass der vor einer 

staatlichen Stelle bekundete Kirchenaustritt keinerlei Rechtsfolgen habe, 

da dieser Kirchenaustritt nur vor einem Priester für die Kirche glaubhaft 

sei, erklärte die Deutsche Bischofskonferenz umgehend, dass sie „die be-

währte Praxis [der automatischen Exkommunikation beibehalten“ wolle. 

Das hat mittlerweile eine recht scharf geführte kirchenrechtliche Diskus-

sion in Deutschland ausgelöst  ...  

Kirchenfürst: Wenn sie denn so einziehen in ihre Kathedralen und 

Dome, die Bischöfe und Kardinäle, unter Baldachinen, dann hat das 

wahrlich etwas ‘Majestätisches’ an sich. Und so wie der Bischof von 

Rom der noch einzige im Amt befindliche Caeseropapist ist (geistlicher 

und weltlicher Herrscher zugleich; der Dalai Lama wäre der andere, doch 

der lebt im Exil), als Staatsoberhaupt des Vatikans und als Herrscher über 

alle Katholiken, der Repräsentant einer mittelalterlichen Wahlmonarchie, 

so haben auch seine Bischöfe, Erzbischöfe und Kardinäle, ohne selbst 

adelig zu sein, den Rang von „Kirchenfürsten“. Analog den alten Fürs-

tentiteln (Vorname – Titel – ‘Familienname’, z.  B. Wilhelm – Prinz – von 

Preußen) heißen die Kirchenfürsten z.  B. Joachim – Kardinal – Meisner. 

Sie werden, je nach Rang, mit „Euer Exzellenz“ (Bischöfe) oder „Euer 

Eminenz“ (Kardinäle) angesprochen (mit „Eure Heiligkeit“ nur der über 

alle herrschende Inthronisierte zu Rom!) und protokollarisch gehört sich 

ein Kniefall sowie ein Handküsschen auf den Bischofsring.  



 195 

 

Übrigens ist der Handkuss (von Männern zu Männern, von Frauen zu 

inthronisierten Männern) besonders wichtig, da das Handabschlabbern 

schon bei den Hunden das natürliche Zeichen der liebenden Unterwerfung 

ist ( Demut). 

klonen: Schaffung erbgleicher Nachkommen mit Hilfe molekularbiologi-

scher Verfahren. Während das Klonen von Pflanzen und Tieren erlaubt ist 

(„Schaf Dolly“), ist das Klonen von Menschen (bislang noch?) streng-

stens untersagt. Sieht man einmal von den schwerwiegenden medizini-

schen Problemen ab (beim Klonen von Säugetieren kommt es [bislang] 

häufig zu schweren, mitunter letalen Missbildungen sowie späteren 

Krankheitssymptomen) fragt man sich, warum das Klonen beim Men-

schen so stark tabuisiert ist, denn bei nüchterner Betrachtung ist ein Klon 

eigentlich nichts weiter als ein zeitlich versetzter eineiiger Zwilling des 

Geklonten (identisches Erbgut, im Unterschied zum herkömmlichen 

Zwilling jedoch stärker differierende Umwelteinflüsse, denn Geklonter 

und Klon entstammen unterschiedlichen Zeitkohorten; insofern ist sogar 

zu erwarten, dass der Klon seinem genetischen Vorläufer weit weniger 

ähnelt als ein Zwilling dem anderen).  

Die Kirchen sprechen dem Klon (und damit unbewusst auch den ein-

eiigen Zwillingen) jedoch die Möglichkeit einer eigenen persönlichen 

Identität ab: „Gehört nicht zur je einmaligen Individualität des Menschen 

auch seine Unvollkommenheit? Entscheidendes Kriterium für die sittliche 

Bewertung der Therapie an Keimbahnzellen ist das Recht des Embryos 

und seiner Nachkommen auf körperliche Integrität und auf personale 

Identität. Beides würde durch den Eingriff in den menschlichen Embryo 

auf das schwerste verletzt. Von daher versteht es sich von selbst, dass 

auch alle anderen weiteren Experimente an Embryonen, wie etwa die 

Versuche zur Menschenzüchtung und der asexuellen Vermehrung (Klo-

nierung), grundsätzlich abzulehnen sind.“ (Katholischer Erwachsenen-

Katechismus II, S. 301 f.) 

Mit einer solchen Aussage bringen sich die Kirchen jedoch selbst in 

eine unangenehme Lage: Denn wie wollen sie nun die heikle Sache mit 

der „unbefleckten Empfängnis“ rechtfertigen? Hat der HERR sein erstes 

Duplikat, den Heiligen Geist, nicht veranlasst, das zweite Duplikat, Jesus, 

auf asexuelle Weise in Menschengestalt herzustellen? Allem Anschein 

nach war Jesus also ein Gottesklon. Oder ein Heiliger-Geist-Klon, was 

jedoch dasselbe ist. Fakt ist jedenfalls, dass Jesus den HERRN als „Vater“ 

ansprach, während er seine  (Leih-)Mutter, Maria, und deren weitere 



196  

Abkömmlinge (seine Brüder wie Schwestern, d.  h. seine  Familie) ver-

leugnete. Wir lernen daraus eine weitere Lektion in Sachen theologischer 

Doppelmoral: Der „liebe Gott“ darf sich zwar nach Belieben selber klo-

nen, aber wenn wir Menschen so etwas tun, dann ist das (schon wieder) 

ein Übergriff auf göttliche Vorrechte ( Ausrottung).  

Kommunion: Ob sie nun an den ganzen Spuk glauben oder nicht, Eltern 

geben für das Initiationsfest der „Ersten Heiligen Kommunion“ ihrer 

Kinder in der Regel weit über 1000 Euro aus. Ungeachtet seiner blutrüns-

tigen Bedeutung ( Kannibalismus), die nur den wenigsten bewusst sein 

dürfte, ist das Fest bei den großen wie auch den kleinen Katholiken ent-

sprechend beliebt: Die Eltern sehen ihre Kinder in adretten Kleidern 

(weißes Kleidchen / schwarzer Samtanzug), die Kleinen freuen sich über 

die Geschenke, die ihnen gewissermaßen als Kompensation für den lang-

weiligen Kommunionsunterricht und die öden Stunden in der Kirche 

überreicht werden. 

Im Osten Deutschlands hat sich als alternatives Initiationsritual die 

freigeistige Jugendweihe  / Jugendfeier eingebürgert. Manchem Konfes-

sionslosen steht aber auch nach solchen „Weihen“ nicht der Sinn und er 

besucht mit seinen Kindern am „Weißen Sonntag“ lieber einen profanen 

Freizeitpark. Die Erfahrung hat gezeigt, dass auch dies eine gute Alterna-

tive zur Kommunion ist, denn welches Kind denkt schon wehmütig an 

Hostien und Kirchenbänke, wenn es mit einer Zuckerwatte in der Hand 

vor einem Karussell steht? Und wenn die glückliche Familie dann doch 

noch ein wenig Bedarf an Gruseligem hat, so müssen Vater, Mutter, Kind 

nicht selber zu Kannibalen werden, ein Besuch der Geisterbahn tut’s 

auch. 

Konfirmation: (von lat. confirmatio = Befestigung, Bestärkung) ein mit 

der katholischen „Ersten Heiligen Kommunion“ vergleichbares, für die 

Eltern ähnlich kostspieliges Initiationsritual auf protestantischer Seite, mit 

dem die jungen Christen nach der sog. „Einsegnung“ als aktive Mitglieder 

der Gemeinde aufgenommen werden. Ähnlich der Kommunion geht auch 

der Konfirmation ein entsprechender Unterricht voraus. Höhepunkt der 

Zeremonie ist aus Sicht der Kirche die Teilnahme am Abendmahl, von 

Seiten der Kinder wohl eher die Übergabe der Geschenke durch die oft 

von weit her angereisten Verwandten. Zu früheren Zeiten auch von juris-

tischer und politischer Bedeutung, da mit der „Kirchenmündigkeit“ (nor-

malerweise mit vierzehn Jahren) auch die „Rechtsfähigkeit“ als Erwach-

sener begann. 



 197 

 

Kraft: Eine im christlichen Glaubensbereich nicht genehme Vorstellung. 

Während archaischere Religionen dem Vorbild kraftvoller und kraft-

bewusster Götter und Halbgötter, die auch untereinander durchaus ge-

walttätig waren, nacheiferten, liegt das Kraftmonopol des christlichen 

Glaubens ausschließlich bei Gott. In der Funktionalität des Alten Testa-

mentes, zwölf streitlustige Nomadenstämme (= Juden) in Israel sesshaft 

zu machen und unter der Herrschaft einer Priesterkaste friedlich zu ver-

einen, mussten neue ‘Tugenden’ als vorbildlich gelten:  Demut,  Ehr-

furcht, Gehorsam,  Märtyrer,  Opfer. Ausdruck dieser servilen Gesin-

nung ist die christlich abwertende Bezeichnung von Schimpfwörtern als 

„Kraftwörter“ ( Ausrufe). 

Kreationismus  Schöpfungsgeschichte 

Kreuz: Zum religiösen Symbol mutiertes, antikes Hinrichtungsinstrument 

(„Marterpfahl“). Hätten die Römer bereits unsere moderne Hinrichtungs-

technologie besessen, trügen die Damen der feinen Gesellschaft womög-

lich einen kleinen diamantbestückten elektrischen Stuhl oder eine mit 

Smaragden verzierte Giftspritze an der goldenen Halskette. Auch wenn 

die blutige Bedeutung des Kreuzes ( Kreuzigung) heutzutage meist 

verdrängt wird, muss man dem Pädagogen Konrad Riggenmann, der 

erfolgreich gegen Kreuze in seinen Klassenzimmern geklagt hat, zustim-

men, wenn er das Kruzifix als die „erfolgreichste Gewaltdarstellung der 

Weltgeschichte“ bezeichnet (Riggenmann, Kruzifix und Holocaust). 

Kreuzsymbole: Das Christentum wählte das Kreuz als zentrales Symbol 

des christlichen Glaubens, weil der Messias angeblich am Kreuz für un-

sere Sünden gestorben ist (was historisch sicherlich nicht wahr ist 

 Kreuzigung). Es gibt religiöse Kreuzessymbole in verschiedenen Aus-

führungen. Auf der folgenden Seite finden sich dazu zwei Übersichten 

aus den Jahren 1923 und 1966. Auffällig ist hierbei, dass innerhalb von 

vierzig Jahren aus neun Kreuzen zwar sechzehn geworden sind, dass ein 

besonders markantes Kreuz im Jahre 1966 jedoch fehlt: das  Haken-

kreuz („Swastika-Kreuz“). Auch eine Form der Vergangenheitsbewälti-

gung: Einfach weglassen, als würde es gar nicht existiert haben! 
 

 

 

 



198  

Meyers Lexikon, 1923 
 

 

 

Kröner: Wörterbuch der Kunst, 1966  

 

In der oberen Abbildung (von 1923) ist das erste Kreuz in der oberen 

Reihe ein „lateinisches Kreuz“, ebenso wie das Kreuz Nr. 2 in der unteren 

Übersicht. Dieses Kreuz ist für die katholischen und die evangelischen 

Kirchen verbindlich geworden. In Zig-Millionen von Darstellungen (vom 

Schlüsselanhänger bis zum meterhohen Altarkreuz) ist es das Kruzifix, in 

dessen Darstellung Jesus von Nazareth millionenfach geschnitzt und 



 199 

 

angenagelt, in Blei gegossen oder in Blech getrieben wurde. Dieses Kreuz 

als christliches Symbol ist eine Erfindung des 6. nachchristlichen Jahr-

hunderts, als die ersten Darstellungen der  Kreuzigung überhaupt an-

gefertigt wurden, denn das römische „Kreuz“ für diese Hinrichtungen war 

ein „T“ – ein senkrechter Balken und ein aufgesetzter Querbalken. Wenn 

man so will, wurde Jesus realiter eher „getetet“, als gekreuzigt. 

Dass es sich bei diesen abgebildeten Kreuzen ausschließlich um reli-

giöse Kreuze handelt, verdeutlicht das Fehlen der staatlichen Orden 

( Bundesverdienstkreuz) und der vielen militärischen Orden (Ritterkreuz 

– erinnert nicht ohne Grund an die christlichen Mords-Kreuzzüge 

deutscher Ritter) und Abzeichen (Eisernes Kreuz) an deutschen Panzern 

und Flugzeugen.  

Bedeutung des Kreuzes: Welche Absicht verbirgt sich darin, ein Hin-

richtungsgerät, das zudem mit den Bedeutungen „Übel, Not, Elend“ 

gleichgesetzt wird, auf Kirchen und Grabstellen zu setzen, in Todesanzei-

gen zu verwenden, in Kindergärten, Schulen, Gerichtssälen, Krankenhäu-

sern aufzuhängen, auf Rittermäntel zu sticken und als militärische Orden 

anzufertigen? Hier sind sicherlich drei Aspekte von Bedeutung: 1. Als 

Symbol des Todes ist das Kreuz ein Zeichen des „irdischen 

 Jammertales“. Über das Kreuz ist der Tod allzeit gegenwärtig. Es soll 

anmahnen, dass das Leben im Diesseits nur eine Durchgangsstation ist, 

dass man es nicht allzu wichtig nehmen soll, dass es darauf ankommt, 

Christus zu folgen, um mit ihm den Tod zu überwinden und das „ewige 

Leben“ postmortal an seiner Seite führen zu können. 2. Als Symbol der 

Schuld soll uns das Kreuz bewusst machen, dass da jemand vor vielen 

Jahren für uns und unseren Sünden gestorben ist. Wir stehen also in seiner 

Schuld und sind ihm und seiner Kirche zu ewigem Dank und Gehorsam 

verpflichtet. 3. Als Symbol einer schlimmen weltlichen Niederlage ist das 

Kreuz auch ein Signum des Hasses gegenüber jenen, die das Lamm Got-

tes opferten oder diesem vermeintlich weltgeschichtlichen Opfer nicht 

den nötigen Respekt zeig(t)en. Hierfür spricht auch, dass die blutigsten 

Zeiten des Christentums stets mit einer immer blutigeren und qualvolleren 

Darstellung der Kreuzigung parallel liefen. Das Kreuz diente zur Auf-

stachelung der Christen, das Leid des Messias mit gleicher Münze heim-

zuzahlen, d. h. die Feinde des Christentums (und insbesondere die 

 Juden) zu töten. 

Das Kreuz als Utensil der christlichen  Magie: Wie jeder ordentliche 

Vampirfilm zeigt, eignet sich das Kreuz als hervorragender Abwehr-



200  

zauber gegen böse Kräfte. Besonders empfiehlt sich dieser Zauber christ-

lichen Frauen, die das Kreuz am besten an einer Halskette zwischen den 

Brüsten tragen sollten, um so zu verdeutlichen, dass diese und ihr ganzer 

Körper ausschließlich Gott geweiht sind ( Knoblauch). 

Kreuzigung: Antike Hinrichtungsmethode, die – besonders im Süden 

Deutschlands – durch die Wegkreuze, Marterln, offenen Kapellen auch 

außerhalb der Kirchen allgegenwärtig ist. Auch wenn es Betrachtern aus 

anderen Kulturen sehr sonderbar vorkommen mag, dass nicht nur Er-

wachsene sondern auch bereits Kinder dazu verpflichtet werden, vor 

einem nackten Mann zu knien, der an zwei Holzbretter genagelt wurde, 

ist es das Kernsymbol christlichen Glaubens. Diesem Symbol liegen zwei 

verschiedene Mythen zugrunde: 

Erstens der Mythos des „Sühne-Opfers“ – das dieser Jesus stellver-

tretend für die ganze Menschheit auf sich genommen haben soll. Im Rö-

mischen Reich war die Kreuzigung jedoch nur zwei ausgewählten, als 

besonders gefährlich eingestuften „Straftätergruppen“ vorbehalten: ent-

laufenen Sklaven und „Aufwieglern gegen Rom“. Letzteres war wohl 

auch das Verbrechen, dessen sich  Jesus von Nazareth in den Augen des 

Statthalters Pilatus schuldig gemacht hatte. Wäre er wegen eines schwe-

ren religiösen Vergehens belangt worden, wäre er vermutlich gesteinigt 

worden. 

Zweitens – allerdings verschlüsselter – ist es die patriarchale Um-

formung eines weiblichen Mythos der gebärenden Mutter Erde. Nach der 

Kreuzigung wird dem Körper von Jesus eine Wunde zugefügt: „der 

Kriegsknechte einer öffnete seine Seite mit einem Speer, und alsbald ging 

Blut und Wasser heraus“ (Joh 19, 34). Damit und aus dem weiteren an-

geblichen Geschehen wird deutlich: „Patriarchale Auferstehungsmythen 

kopieren (...) gerne die oft dreitägige Zurückgezogenheit menstruierender 

Frauen und ihr abermaliges Auftauchen in eine Welt freudiger Erfüllung. 

So auch das Christentum: Jesus vergießt sein Blut, scheint zu sterben, 

kehrt aber nach drei Tagen aus der Abgeschlossenheit der Grabeshöhle 

zurück.“ (Sommer, Evolutionäre Anthropologie, S. 73) 

Darstellungen der Kreuzigung Christi sind erst seit dem 6. Jahrhundert 

bekannt ( Kreuz). „Sie zeigen Christus lebend, aufrecht stehend, in 

Orantenhaltung mit ausgebreiteten Armen. [...] Der nimbierte [ Heili-

genschein], mit 4 Nägeln ans Kreuz geschlagene Christus wird lebend mit 

offenen Augen, als Triumphans wiedergegeben. Er trägt langes geschei-

teltes Haar, einen Bart und ein ärmelloses, langes Gewand, das so ge-



 201 

 

nannte Colobium.“ (Knell / Sperlich, Lexikon der Kunst, S. 347) Seit dem 

12. Jahrhundert ergeben sich, bedingt durch das Streben der Gotik nach 

einer Vermenschlichung des Göttlichen, auch für die Darstellung der 

Kreuzigung Christi wichtige Änderungen: „1. die beiden Füße Christi 

werden (nach 1220, in Italien erst nach 1275) nur noch von e inem Nagel 

durchbohrt, so dass der eine Fuß über dem anderen liegt. Das bedeutete 

Verlust an Symmetrie und damit an Strenge und Repräsentation, aber 

auch Gewinn an plastischer Ausladung und an Variationsmöglichkeiten 

der Haltung. 2. Christus erscheint tot oder sterbend, mit der Dornenkrone 

auf dem Haupt und schmerzvollem Gesichtsausdruck. Im 14. Jh. werden 

die Leidensmerkmale [immer weiter] gesteigert, bes. in der dt. Kunst: der 

magere Leib hängt schwer herab und zerrt an den Armen, aus den Wun-

den quillt das Blut.“ (Jahn, Wörterbuch der Kunst, S. 378 f.)  

Krieg, heiliger bzw. gerechter: Falls ein Weichfilter-Christ wieder ein-

mal behaupten sollte, seine Religion sei friedlich und Jesus ein Friedens-

stifter („ Weihnachten als Fest des Friedens“), dann sollte er erklären, 

weshalb über Jahrhunderte hinweg ein heiliger, von Gott kommender und 

gesegneter Krieg gepredigt wurde. Bei Erklärungsnotstand sollte er viel-

leicht einen Blick in die Bibel werfen – immerhin ein Buch voller gott-

gewollter Gemetzel, in denen selbst Kinder und Greise nicht verschont 

blieben. Der „liebe Gott“ war nach allem, was von ihm überliefert ist, ein 

mitleidloser Befürworter des Angriffskrieges. Gefangene wurden von 

seiner Dreifaltigkeit nicht gemacht. Im Gegenteil: „Alle die Völker, die 

dir der Herr, dein Gott, preisgibt, sollst du vertilgen und nicht mitleidig 

auf sie schauen“ (5 Mose 7, 16). Gott selbst ging dabei stets mit gutem 

Beispiel voran und versprach seinem auserwählten Volk, „die Völker vor 

dir auszurotten, in deren Gebiet du hineinkommst, um es zu besitzen“ (5 

Mose 12, 29). 

Wie der Vater, so der Sohn. Auch der christliche Messias war nicht 

unbedingt ein erklärter Pazifist – auch wenn manche Stellen der „Berg-

predigt“ vielleicht so ausgelegt werden könnten. Der vermeintliche Frie-

densstifter erklärte unmissverständlich: „Ich bin nicht gekommen, Frieden 

zu bringen, sondern das Schwert“ (Mt 10, 34). Dass er und seine nächsten 

Nachfolger die offene Kriegserklärung an die Heiden, die nach urchristli-

cher Überzeugung voller „Ungerechtigkeit, Schlechtigkeit, Unzucht, 

Habsucht, Bosheit, voll Neid, Mordlust, Streitsucht, Arglist und Tücke“ 

(Röm 1, 29) waren, nicht energisch in die Tat umsetzten, war allein dem 

Umstand zu verdanken, dass die Gläubigen die baldige Ankunft des 



202  

Jüngsten  Gerichts erwarteten, in dessen Folge die Heiden ja ohnehin in 

den Ofen geschoben werden sollten. (Warum sich also noch unnötig die 

Hände schmutzig machen?) Als dann aber nach dem gewaltsamen Tod 

des Erlösers das versprochene Jüngste  Gericht seltsamerweise Jahr-

hunderte lang auf sich warten ließ, entschlossen sich die Christen, dem 

Herrn in Sachen Heidenschlachtung doch ein wenig zuzuarbeiten. 

Dazu entwickelte insbesondere der heilige Kirchenlehrer Augustinus 

eine christliche Theorie nicht nur des „gerechten“ Krieges (gerecht ist 

nach Augustinus jeder Krieg, der Unrecht rächt), sondern auch des „Hei-

ligen“ Krieges (ein Krieg im Auftrag Gottes gegen den Teufel und seine 

Vasallen, die Heiden und Ketzer). Anlässe für solche heiligen und  / oder 

gerechten Kriege gab es zuhauf. Die  Kreuzzüge (11. bis 13. Jahrhun-

dert), die sich offiziell gegen die islamische Herrschaft im sog. „Heiligen 

Land“ richteten, sind hierfür nur das bekannteste Beispiel. Jedoch führten 

die Christen nicht nur Kriege gegen Andersgläubige, sondern vermehrt 

auch untereinander. Allein in den Reformationskriegen verloren 

Hunderttausende ihr Leben. Aber halb so schlimm, das alles war natürlich 

gottgewollt, denn Gott allein legt – wie Augustinus weiß – „Anfang, Fort-

gang und Ende“ des Krieges fest. Den Grund dafür verriet der Heilige 

auch: Das Menschengeschlecht soll „durch dieses Mittel gebessert“ wer-

den. Kriege finden „rascher und zögernder ihr Ende, je nachdem es eben 

in seinem Gutdünken und gerechten Ratschluss und Erbarmen gelegen ist, 

das Menschengeschlecht zu züchtigen oder zu trösten.“ (vgl. Deschner, 

Kriminalgeschichte, Bd. I, S. 514ff.) ( Heiliges Kanonenrohr!)  

Sollen wir uns also für den nächsten Krieg rüsten, damit das sündige 

Menschengeschlecht endlich wieder die Chance bekommt, sich tüchtig zu 

bessern? Zwar lehrt der aktuelle Katechismus der Katholischen Kirche, 

dass nur ein Verteidigungskrieg ein gerechter Krieg sei, aber es gibt ja so 

viele wichtige Dinge zu verteidigen (das Abendland, unsere Menschen- 

und Erdölrechte und so vieles mehr)! Wir dürfen daher sicher sein: Wenn 

die Kanonen wieder zum Wohle der Menschheit donnern, hat nicht nur 

Gott seine Hände im Spiel, sondern auch die Kirchen – diesseits wie 

jenseits des Grabens.  

Kriegsdienstverweigerung: In der Frühzeit des Christentums gehörte 

Kriegsdienstverweigerung für die Gläubigen zum guten Ton. Wer als 

Soldat im Krieg tötete und nicht Fahnenflucht beging, lief Gefahr, ex-

kommuniziert zu werden. Dies änderte sich allerdings schlagartig, als das 

Christentum 313 offiziell als Religion anerkannt und von Kaiser Kon-

stantin persönlich protegiert wurde. Von nun an wurde das Soldatentum 



 203 

 

als heilige Pflicht gegenüber Gott gepriesen, Kriegsdienstverweigerer und 

Fahnenflüchtige hingegen galten als Abtrünnige und wurden rigoros aus 

der Glaubensgemeinschaft verbannt, wenn ihnen nicht weitaus Schlimme-

res widerfuhr. Die radikale Ächtung der Kriegsdienstverweigerung hatte 

lange Zeit Bestand. Bis ins 20. Jahrhundert hinein fanden Kriegsdienst-

verweigerer in den Kirchen nur wenige Fürsprecher. Von daher ist es 

nicht verwunderlich, dass sich nur wenige Mitglieder der Amtskirchen 

entschlossen, Hitler nicht in den Krieg zu folgen. Löbliche Ausnahmen 

wie Franz Reinisch oder Josef Fleischer konnten kaum auf den Segen der 

Kirche hoffen. Im Gegenteil: Ihnen wurde vor ihrer Hinrichtung sogar die 

Kommunion verweigert (vgl. Czermak, Christen gegen Juden, S. 458).  

Selbst nach dem Zweiten Weltkrieg dauerte es lange, bis die Kirchen 

ihre Distanz zu den Kriegsdienstverweigerern aufgaben. Als der jesuitisch 

geschulte, spätere Generalsekretär der CDU, Heiner Geißler, in seiner 

Promotion das Recht auf Kriegsdienstverweigerung verteidigte, sorgte 

dies noch für einigen Unmut in christlichen Kreisen. Mit der Zeit er-

kannten die Kirchen dann aber doch den enormen Nutzen, der in der 

Wehrdienstverweigerung lag: Sie konnten plötzlich über ein Heer von 

Zivildienstleistenden verfügen, die für einen wahren  Gotteslohn in 

kirchlichen Einrichtungen schuften müssen. Ohne sie würde der immer 

stärker sich ausbreitende missionarische Sozialdienstapparat der Kirchen 

kaum noch funktionieren. Dies erklärt auch, warum so viele Kirchen-

funktionäre heute entschieden gegen die Abschaffung des Wehrdienstes 

votieren: Ihre Sorge gilt vor allem den Wehrdienstverweigerern, die ihnen 

mittlerweile so richtig ans Herz gewachsen sind. Plötzlich erscheint auch 

die Verweigerung in völlig neuem Licht, sie gilt gegenüber dem Wehr-

dienst sogar als die bessere, die christlichere Option (obwohl die Kirchen 

natürlich auch an der Militärseelsorge recht ordentlich verdienen)! Da soll 

noch einer sagen, die Kirche sei nicht modern! Sie vertritt heute sogar 

Positionen, die sie 313 schmählich verraten hat! Wenn das kein Zeichen 

von Flexibilität ist, was sonst?  

Ku-Klux-Klan: bis heute aktives Element der einst starken „ario-christli-

chen Internationale“. Die weißen Kapuzenträger nahmen und nehmen für 

sich in Anspruch, im Namen des (evangelischen) christlichen Gottes zu 

morden und zu brandstiften. Ku-Klux stammt von cyclos (griech. kyklos = 

Kreis) und deutet an, dass die Mitglieder des KKK sich gerne im Kreis 

um brennende Kreuze treffen bzw. die Häuser ihrer Opfer gerne im Kreis 



204  

umzingeln. Klan, weil alle sechs Gründungsmitglieder schottischer Ab-

stammung waren. 

Gegründet wurde der terroristische Geheimbund dieser „weißen Rit-

ter“ 1865 in Tennesee (USA) zum Zwecke der Aufrechterhaltung der 

kolonialen Herrschaft der Weißen in den Südstaaten. Anfangs richteten 

sich die meist nächtlichen Anschläge des KKK vornehmlich gegen 

Schwarze sowie allzu lautstarke Befürworter der Union. Nach Verbot und 

Neugründung (1915 in Georgia) weiteten die „Clansmen“ ihren „heiligen 

Zorn“ auch auf andere ethnische, religiöse oder kulturelle Minderheiten 

aus. Heute gilt ihr Kampf vor allem der Verhinderung der sog. „Rassen-

durchmischung“ – ganz im Sinne des Neutemplers Jörg Lanz von Liebes-

fels, der schon 1907 in KKK-ähnlichem Kapuzenlook offiziell die erste 

Hakenkreuzfahne gehisst hatte ( Hakenkreuz). 

Die bekanntesten Symbole des Klans sind 1. das Blood-Drop-Cross, 

in dem das Blut innerhalb des Kreuzes das Blut von Jesus Christus sym-

bolisiert, der für die „weiße Rasse“ sein Leben gelassen habe, 2. das 

Cross-wheel, ein Kreuz in einem Kreis / Rad, das die „weiße Rasse“ als 

Mittelpunkt des Universums ausweisen soll, und 3. das Flaming Cross, 

ein christliches Kreuz, das mindestens zwei Meter groß ist, und zum 

Brennen mit benzingetränkten Tüchern umwickelt wird. 

L 

Lachen: „Lachen tötet“, meinte Nietzsche. Und er hatte Recht: Lachen 

tötet jene existenzielle Angst ab, die die Grundlage der religiösen Heils-

versprechen ist. Deshalb galt das Lachen Jahrhunderte lang als subversi-

ver Akt, wie Umberto Ecos Mittelalterroman Der Name der Rose ein-

drucksvoll zeigte. Schon Platon hatte gewarnt: „Lachlustig dürfen unsere 

Wächter nicht sein. Denn wenn einer in heftiges Lachen ausbricht, so ruft 

das nach einem heftigen Umsturz.“ Noch heute verstehen Kirchenfürsten 

in religiösen Dingen wenig Spaß. Je lustiger eine Religionsparodie, desto 

eher winkt der  Gotteslästerungsparagraph. Wahrscheinlich haben die 

„Hüter der christlichen Wahrheit“ Angst davor, dass der Humor aufdeckt, 

was man doch so gerne verbergen würde, nämlich dass die christliche 

Religion (wie viele ihrer Schwesterreligionen) im Kern nichts weiter ist 

als ein einzigartig skurriler Witz, über dessen angestrengte Ernsthaftigkeit 

man in Zukunft möglicherweise nur noch herzhaft lachen wird. 



 205 

 

Leben nach dem Tod ist auch so eines der christlichen Phantasie-

produkte – um nicht zu sagen, eine der zentralsten und bösesten Erfin-

dungen – mit denen man gleichzeitig Angst wie Hoffnung erzeugen und 

sich als Herrschaftsideologie etablieren konnte. Das klassische Judentum 

kennt kein Leben nach dem Tode. „Leben muss also Hier und Jetzt des 

tatsächlich gelebten Lebens glücken, wenn es scheitert, ist dieses Schei-

tern endgültig, eine Vertröstung auf ein anders geartetes Leben im Leben 

im Jenseits ist unmöglich. Was nach dem Tode bleibt, ist im Alten Tes-

tament ein Schattendasein in der Scheol, der Unterwelt, in der ... das 

Schicksal der Schatten unterschiedslos ist.“ (Werlitz, Geheimnis der hei-

ligen Zahlen, S. 110) Mit der ‘Paulanisierung’ der Evangelien und ihrer 

Abgrenzung gegen das Judentum war die Vorstellung eines Lebens nach 

dem Tode in mehrfacher Hinsicht eine geniale Idee. Den eigenen Anhän-

gern konnte man eine Belohnung nach dem Tode versprechen (kostet ja 

nichts) und Unfolgsamen sowie Andersgläubigen pauschal mit Fegefeuer 

sowie Höllenqualen drohen und Angst machen. Gleichzeitig diente man 

sich als Herrschaftsideologie an, denn man tröstete alle Sklaven und Un-

glücklichen frech damit, dass die Erde halt ein  Jammertal sei, sie aber 

nach ihrem Tode für alle ihre irdischen Leiden himmlisch belohnt werden 

würden. (Wer’s glaubt, wird selig.) 

Leihmutter: Die Kongregation für die Glaubenslehre hat erklärt: „Jede 

Art der  Fortpflanzung, die nicht die Frucht der ehelichen Vereini-

gung ist, sei sittlich nicht zu vertreten.“ (Katholischer Erwachsenen-

Katechismus II, S. 375) 

Oh tempora, oh mores! (Oh Zeiten, oh Sitten!) Dann war also der Re-

ligionsstifter nicht nur ein ablehnungswürdiger  Klon Gottes, sondern 

seine Zeugung, die nun – als Glaubensbekenntnis – nicht die Frucht der 

ehelichen Vereinigung von Maria und Josef ist, war zudem unsittlich, 

denn „durch Einschalten einer dritten Person (Ei- oder Samenspende, 

Leihmutterschaft) in der jesuanischen Zeugung: die Samenspende des 

Heiligen Geistes löst sich die Gemeinschaft der Elternschaft auf und 

sowohl das Recht des Kindes als auch der Ehegatten. Ihre Anwendung 

d. h. auch die Zeugung von Jesus Christus ist deshalb besonders ver-

werflich.“ (Katholischer Erwachsenen-Katechismus II, S. 376)  

Wäre es dann nicht angebracht, die Bibel und das Glaubensbekenntnis 

eine Klitzekleinigkeit zu überarbeiten, damit beides mit den Ansichten 

der Kongregation übereinstimmt?  



206  

Liebe: Eine dem Hass entgegengesetzte, in der Regel als angenehm emp-

fundene emotionale Regung, in der sich eine besondere Zuneigung zu 

bestimmten Personen, aber auch nichtmenschlichen Lebewesen (Tier-

liebe), Sachen, Tätigkeiten, abstrakten Ideen etc. äußert. Das Christentum 

verstand es geschickt, sich selbst als „Religion der Liebe“ zu vermarkten, 

was seinem durchschlagenden historischen Erfolg sicherlich nicht im 

Wege stand. Was aber verstand bzw. versteht das Christentum unter dem 

Begriff „Liebe“? 

(1) „Gott ist die Liebe“: Der liebe Gott der Christenheit ist sicherlich kein 

Liebesgott, der wie Amor darauf versessen ist, romantische Liebe oder 

körperliches Begehren in den  ‘Herzen’ der Menschen aufleuchten zu 

lassen ( Licht). Er wird dennoch als „Gott der Liebe“ verstanden. Als 

sinnfälliger Beweis für Gottes allumfassende Liebe wird betrachtet, dass 

er aus besonderer Zuneigung zu uns sündigen Menschen seinen eingebo-

renen Sohn Jesus opferte und ans Kreuz nageln ließ. Sicherlich eine mar-

kante oder eher makabre Art, seine Liebe zu demonstrieren. Wahrschein-

lich hat er auch aus Liebe zu uns die Hölle erschaffen, in der die über-

wiegende Mehrheit der Menschen dereinst ewige Qualen erleiden soll. 

Überdenkt man, was der Herr so alles aus Liebe angestellt hat, mag man 

nicht unbedingt zu einem besonderen Objekt seiner Zuneigung werden. 

Vielmehr wird man wohl in Anlehnung an Brecht kontern müssen: 

„Lieber Gott, lieb mich nicht zu sehr. Als ich das letzte Mal geliebt 

wurde, erfuhr ich die ganze Zeit über nicht das kleinste bisschen Freund-

lichkeit …“  

(2) „Die Liebe zu Gott ist die Vollendung der Liebe“: Wenn Gott die 

Liebe ist, dann ist die Liebe zu Gott, die Liebe der Liebe, die höchste 

Stufe menschlicher Liebesfähigkeit. Mehr noch: Wer der Gottesliebe 

nicht fähig ist, ist „geistlich ein Nichts“! Das meint zumindest die katholi-

sche Bischofskonferenz: „Die Liebe ist jene Freundschaft und Gemein-

schaft mit Gott, in der der Mensch ‘mit ganzem Herzen und ganzer Seele’ 

Gott über alles liebt (Mk 12, 30) und schon jetzt ganz eins wird mit ihm. 

Die Liebe zu Gott ist das volle, uneingeschränkte, vorbehaltlose Ja zu 

Gott und zu seinen Geboten [...]; wer ihrer mangelt ist geistlich ein 

Nichts.“ (Katholischer Erwachsenen-Katechismus I, S. 251f.) Na, danke, 

das nennt man doch wahrlich „Nächstenliebe“. 

(3) „Liebe deine Eltern, Kinder etc.“: Dass zu den engsten Verwandten 

eine besondere Zuneigung bestehen sollte, ist nichts genuin Christliches. 

Schon unsere Gene zwingen uns zu dieser besonderen Form der Liebe 

und das ist in der Regel auch gut so. Allerdings bitte nicht zu dolle, denn: 



 207 

 

„Wer Vater und Mutter mehr liebt als mich, der ist mein nicht wert“, 

spricht der HERR (Mt 10, 37). 

(4) „Du darfst deine Gattin bzw. deinen Gatten auch körperlich lieben – 

aber bitte ohne Verhütungsmittel“: Sexualität sollte nach Ansicht der 

Sexualexperten der katholischen Geistlichkeit primär der Fortpflanzung 

dienen. Promiskuität ist also ebenso pfui wie Homosexualität. Voreheli-

cher Geschlechtsverkehr gilt als schlimme Abirrung, er kann aber durch 

ein Dutzend leidenschaftlicher Ave Marias gesühnt werden. 

(5) „Liebe deinen Nächsten, wie dich selbst“: Auch diese berühmte 

„Nächstenliebe“ ist keine Erfindung des Christentums, zumal die nette 

Aufforderung ja bereits aus dem Alten Testament stammt. Prinzipiell 

wäre gegen den ethischen Imperativ der Nächstenliebe wenig einzuwen-

den, wenn er – worauf bereits Nietzsche hinwies – nicht die „Fernsten-

liebe“ grob unterschlagen würde. Oftmals bedeutet eine zu große Liebe zu 

den Nächsten (Gleichgesinnten etc.) zugleich auch eine scharfe Abschot-

tung gegenüber den Fernsten (den Fremden, irgendwie Andersartigen). 

Als Beweis mag man hierzu u.  a. die Bibel heranziehen, in der die hem-

mungslose Vernichtung Andersgläubiger immer wieder wunderbar mit 

der Aufforderung zur Nächstenliebe in Einklang gebracht wird. 

Und wenn man die geforderte Nächstenliebe einmal separat betrach-

tet, so lautet der Zusammenhang: „Ein neues Gebot gebe ich euch, dass 

ihr euch untereinander liebet, wie ich euch geliebt habe, damit auch ihr 

einander lieb habet. Daran wird jedermann erkennen, dass ihr meine Jün-

ger seid, so ihr Liebe untereinander habt.“ (Joh 13, 34-35) Die Lebens-

erfahrung – z. B. in Kirchenvorständen als „zänkische Vereine“ – stehen 

dazu in krassem Widerspruch. 

Wie soll der Christ denn auch Andere so lieben „wie sich selbst“, 

wenn er zu sich selbst keine positive Einstellung hat, haben kann? Wer 

hat als Christ nicht schon (zig-fach) gegen die „Zehn Gebote“ verstoßen, 

(häufiger) Sünden, sogar Todsünden begangen? Und trotz aller Buße, 

Reue und Demut kann er sich nicht sicher sein, nicht doch ins Fegefeuer 

zu müssen oder sogar in der Hölle zu landen. Folge: Angst, Schuld-

gefühle, alles Mögliche – aber nichts Positives, was man an sich selber 

lieben könnte. 

(6) „Du sollst auch deine Feinde lieben“: Dieser Imperativ Jesu ist 

vielleicht gut gemeint, aber bei genauerer Betrachtung logisch unsinnig. 

Wie soll man ausgerechnet zu seinen Feinden eine besondere Zuneigung 

haben können? Man mag seine Feinde ja achten, respektieren, wertschät-



208  

zen können. Aber gleich lieben? Wird Liebe nicht zu einem völlig in-

haltsleeren Begriff, wenn man ihn auf sog. Feinde anwendet? Wie dem 

auch sei: Jesus hatte in der Praxis ein recht eigentümliches Verständnis 

der Feindesliebe: So wollte er mit einer heidnischen (also nur sehr bedingt 

feindlichen) Frau nicht einmal sprechen, obwohl sie ihn auf den Knien 

anflehte, ihr zu helfen, Römer bezeichnete der gute Hirte Jesus als 

Schweine und ließ Dämonen in sie fahren, jüdische Münzwechsler ver-

trieb er wütend aus dem Tempel, beraubte sie also ihrer Einnahmequelle – 

und, last but not least, drohte er allen, die seinen Worten nicht folgen 

wollten, mit ewiger Höllenpein. Nun, wenn dies die berühmte Feindes-

liebe sein soll, dann wären alle potenziellen Feinde des Christentums gut 

beraten, alles Erdenkliche zu tun, um nicht zum unfreiwilligen Empfänger 

christlicher Liebesdienste zu werden. 

(7) Fazit: Indem das Christentum alles, was ihm ins Konzept passte, mit 

dem Liebesetikett auszeichnete, ja selbst die unmenschlichsten Gräuel-

taten des fabulierten Gottes als „Akte der Liebe“ beschönigte, stiftete es 

eine babylonische Sprachverwirrung um den Begriff Liebe. Im Kern der 

christlichen Liebesvorstellung ist Liebe immer gleichbedeutend mit Glau-

ben, d. h. mit Gehorsam und Unterwerfung in  Ehrfurcht. So konnte 

Nietzsche in Jenseits von Gut und Böse nicht ohne Grund lästern: „Nicht 

ihre Menschenliebe, sondern die Ohnmacht ihrer Menschenliebe hindert 

die Christen von heute, uns zu verbrennen.“ 

Liebesheirat: Ein schönes, in der Romantik verklärtes Ideal, hinter dem 

jedoch – so zumindest das Ergebnis der Analysen des britischen Histori-

kers Jack Goody – eine knallharte und effiziente Erbschleichstrategie der 

mittelalterlichen Kirche steckt, die darauf ausgerichtet war, die Groß-

familie als Wirtschaftsverband zu untergraben. Im klassischen Patriarchat 

entschieden die Väter über die Ehepartner – eine Entscheidung, die unter 

anderem auch durch das Interesse geleitet wurde, den Besitz der Familie 

zusammenzuhalten. So musste beispielsweise die (jüngere) Nichte, die 

keine erbberechtigten Brüder hatte, den (älteren) kinderlosen Onkel hei-

raten, um den Besitz beider zusammen zu bringen und innerhalb der Fa-

milie zu erhalten. Mit dem, nur auf den ersten Blick, fortschrittlich 

klingenden Recht der Töchter und Frauen, selbst zu entscheiden, welchen 

Mann sie heiraten wollten – also einer Betonung von Konsens und 

Zuneigung und der Aufhebung der Zwangsehe –, blieben diese Frauen 

dann, wenn sie keine Kinder bekommen hatten, im Alter der Obhut und 



 209 

 

Pflege der Wohlfahrt der Kirche überlassen, der sie dann natürlich gerne 

und voller Dankbarkeit ihr Vermögen vererbten. 

Lust: Die Worte, die dem Religionsbegründer in der Bibel hinsichtlich 

seiner Einstellung zur Lust zugeschrieben werden, sind unterschiedlich. 

Einerseits erklärt er (in der „Bergpredigt“): „Wer eine Frau ansieht, ihrer 

zu begehren [weil er Lust hat], der hat schon mit ihr die Ehe gebrochen in 

seinem Herzen. Wenn dich dein rechtes Auge zum Bösen verführt, dann 

reiß es aus und wirf es weg! Denn es ist besser für dich, dass eines deiner 

Glieder verloren geht, als dass dein ganzer Leib in die Hölle geworfen 

wird.“ (Mt 5, 27-30) Dieser unverhohlenen Aufforderung zur Selbst-

kastration des Mannes steht partiell entgegen, wie er die praktizierte Lust 

einer Ehefrau bewertet: „Meister, diese Frau ist ergriffen auf frischer Tat 

im Ehebruch. [...] Wer unter euch ohne Sünde ist, der werfe den ersten 

Stein auf sie.“ (Joh 8, 4/7) Bezeichnenderweise haben die „Kirchenlehrer“ 

die miesere Variante als die einzig wahre weiter verkündigt. 

Obwohl Martin Luther nach allen Zeugnissen kein ‘Kostverächter’ 

war, die „Fleischeslust“ verdammte er mit voller Inbrunst: „Fleischlich 

gesinnt sein ist eine Feindschaft wider Gott [...]“ (Röm 8, 7), denn „die 

Erbsünde ist das sündliche Verderben, in welchem nach dem Fall Adams 

und dem Verlust des göttlichen Ebenbildes alle Menschen geboren wer-

den, daher sie zu Glauben, Furcht und Liebe Gottes untüchtig und voller 

böser Lust sind und in solchem Stande Kinder des Zornes und des To-

des.“ (Luther, Kleiner Katechismus, S. 58 ff.) Für einen ehemaligen 

Mönch, der Luther gewesen war, ist die Auffassung allerdings nicht ver-

wunderlich. 

Aber: Der liebe Gott meint es gut mit uns und will nur unser Bestes 

(leider im wahrsten Sinne des Wortes!): „Das ist der Wille Gottes, euere 

Heiligung, dass ihr meidet die Hurerei, und ein jeglicher unter euch wisse 

sein Gefäß (d. h. seinen Leib) [es sind wohl eher die Genitalien gemeint] 

zu behalten in Heiligung und Ehren, nicht in der Brunst der Lust, wie die 

Heiden, die von Gott nichts wissen.“ (Luther, Kleiner Katechismus, S. 92, 

vgl. auch 1 Thess 4, 3-5) 

Also, da haben wir es: Heiligkeit oder Hurerei. Christen aller Länder, 

entscheidet euch: Ein christlicher Körper hat keine heidnische „Brunst der 

Lust“! Ohne diese „Brunst der Lust“ und ohne „fleischliche Gesinnung“ 

war die „geschlechtliche Vereinigung“ in der christlichen  Ehe erlaubt; 

für das Unchristliche war dann das verbotene Bordell vorgesehen, dort 



210  

gab’s für die Hurenböcke die fleischliche Lust. Damit ist der Dualismus 

folgerichtig: Die Ehe verhält sich zum Bordell wie die Unlust zur Lust. 

Nun fehlt uns nur noch der Teufel, denn der lauert ja bekanntlich hin-

ter allem, was einem braven Christenmenschen Spaß machen könnte. Den 

zaubert uns Doktor Martin Luther aus seinem Katechismus hervor, denn 

Gottes Willen kann nicht geschehen, „als da ist des Teufels, der Welt und 

unsers Fleisches Wille“ (Luther, Kleiner Katechismus, S. 178 ff.). Also 

heißen unsere Pärchen: Heiligkeit  / Hurerei, Ehe / Bordell, Unlust / Lust, 

Gott / Teufel, Geist / Fleisch, Himmel / Hölle. 

Wenn die Konstruktion nicht im Prinzip so durchsichtig wäre, könnte 

man sagen, sie sei perfekt. Wer als christliches Kind das alles brav gelernt 

hat, der bekommt als Erwachsener damit richtig Probleme und für den ist 

es eben nicht ‘durchsichtig’. Da die Lust nicht nur dem Teufel zugeordnet 

wird, sondern auch nur im „Ehevollzug“ erlaubt ist (so steht es tatsächlich 

im katholischen Katechismus und erinnert wohl nicht ohne Grund an den 

‘Strafvollzug’), ist unter dem Verdikt der  Monogamie und dem Verbot 

der ‘Untreue’ nach einigen Jahren des Ehevollzugs auch die Lust ‘zum 

Teufel gegangen’, d.  h. abhanden gekommen. 

Und so schließt sich der Kreis des „schlechten Gewissens“, des „Mes-

sers im Kopf“, dass wir uns selbst verbieten, was uns eigentlich Spaß 

macht und lust-ig sein sollte ( Heidenspaß). 

Lustseuche: Luther (nach Paul, Deutsches Wörterbuch, S. 408) setzte 

Lustseuche mit ‘krankhafter Begier’ gleich. Ab 1726 wird der Begriff 

allgemein auf die „venerische Krankheit“ angewendet, speziell gemeint 

war damit die Syphilis. Heute neigen echte Gläubige dazu, (zumindest 

hinter vorgehaltener Hand) Aids als Lustseuche zu bezeichnen. 

M 

Magie: Wir sind ja nun alle mächtig aufgeklärt, d.  h. wir wissen sehr viel 

über natürliche Zusammenhänge und setzen auf die Wissenschaft als 

Erkenntnisquelle. Ein ‘magisches’ Weltbild ist uns völlig fern – meinen 

wir so. Doch aus der christlich überlieferten Geschichte kennen wir genü-

gend Belege des magischen Denkens, beispielsweise, wenn ein kriegeri-

scher Germane den Schwur ablegte, sich aus Dankbarkeit christlich tau-

fen zu lassen, sofern er die bevorstehende Schlacht gewönne: Diese Ma-



 211 

 

gie eines  „Gottesurteils“ funktioniert in der Überlieferung immer und 

war natürlich ein erstklassiges Argument im Marketing der Heiden-

mission: Wenn du dich taufen lässt und christlich wirst, ist Gott auf deiner 

Seite und du wirst unbesiegbar sein. (Hollywood hat daraus in den Star 

Wars-Kinofilmen den Spruch: „Die Macht soll mit dir sein“ gemacht, da 

auf dem Weltmarkt auch andere Religionen angesprochen werden müssen 

als nur die christlichen Auffassungen, die „Macht“ automatisch mit 

„Gott“ ersetzen.)  

Ähnliche magische Qualitäten sollten die Koppelschlösser der deut-

schen Armee im Kaiserreich und die den Soldaten der deutschen Wehr-

macht haben, auf denen zu lesen war: „Gott mit uns“ – einmal mit Kaiser-

Krone, einmal mit Reichsadler und nationalsozialistischem Hakenkreuz 

( Gott [7]). Geholfen hat es nichts – die Alliierten hatten ebenfalls ihr 

christliches Heer, ihre Luftwaffe und Marine durch die Magie ihrer 

Priester segnen lassen – und so verzichtete man in der nachfolgenden 

Bundesrepublik Deutschland auf diese magische Beschwörung – nach 

zwei verlorenen Weltkriegen konnte niemand mehr an die Wirkung glau-

ben –, und die Soldaten der Bundeswehr müssen nun als ‘Staatsbürger in 

Uniform’ ohne göttliche Hilfe zurecht kommen. 

Für die „Staatsbürger im Fußball-Nationaltrikot“ gilt dies offensicht-

lich nicht. So bekreuzigte sich beispielsweise Ex-Nationalstürmer Oliver 

Bierhoff nach jedem guten Torschuss, um sich auf diese Weise für den 

göttlichen Beistand zu bedanken. (Vielleicht war das ständige Bekreuzi-

gen dem lieben Gott auch zu viel, denn am Ende seiner Spielerkarriere 

schoss der arme Bierhoff fast gar keine Tore mehr. Möglicherweise lag 

seine Misere auch darin begründet, dass der  Fußballgott in Brasilien 

beheimatet ist und deshalb das ganze magische Gefuchtel überhaupt nicht 

verstand …)  

Wir wollen uns an dieser Stelle jedoch nicht mit den magischen Ele-

menten des christlichen Gottesdienstes beschäftigen, sie sind offensicht-

lich – von der Vertreibung böser Geister durch den Weihrauch über die 

formelhaften Gebetsrituale der Beschwörungen bis zum Abendmahl und 

der Verwandlung eines Backwerks in Fleisch. Wir wollen vielmehr nach 

den ‘aufgeklärten’ Ansichten von uns im Alltag fragen. Jeder von uns 

kennt wahrscheinlich das so genannte „Stoßgebet“ bei plötzlicher Gefahr, 

die unausweichlich erscheint: Unbedacht und ohne auswendig gelernt, ein 

stilles oder gemurmeltes, intensiv hervorgestoßenes „Herrgott, hilf!“ oder 

eine ähnliche Beschwörung. Das verweist sehr genau darauf, wo die 



212  

Magie des Christentums eigentlich ‘vergraben’ liegt: in der Hilflosigkeit 

des kleinen Kindes, das bei drohender Gefahr nach dem starken, über-

mächtigen Vater ruft; denn der Papi wird’s schon richten und einen aus 

der Gefahr erretten. Das gleiche gilt für ein erleichtert ausgestoßenes: 

„Gott sei Dank!“ nach überstandener Gefahr, mit dem wir – plötzlich 

waren wir wie hilfsbedürftige Kinder – uns dafür bedanken, dass uns der 

starke Papa Theo wieder einmal aus der Patsche geholfen hat. 

Mann: Der „Mensch“ der christlichen Schöpfungsgeschichte. Das sagt 

eigentlich schon alles. Allerdings steht dazu im Widerspruch, dass der 

Mann – in Gestalt des ersten, sozusagen exemplarischen Ur-Mannes – 

sich ziemlich blöde anstellte, als er von Eva den vermeintlichen Apfel 

( Adamsapfel) annahm und damit zum ersten Opfer der hinterlistigen 

Verführungskünste einer Frau wurde. Armer Kerl. 

Entsprechend muss er nun natürlich „höllisch“ aufpassen – im wahr-

sten Sinne dieser christlichen Vorstellung, d.  h. mit Feuer (Scheiterhau-

fen) und Gewalt – und dafür sorgen, dass ihm das nicht noch einmal pas-

siert. Schließlich ist die Dummheit und Neugier, d.  h. sexuelle Geilheit 

und Erkenntnisinteresse („Sündenfall“!), der  Frau exklusiv Schuld da-

ran, dass er nun  

1. sterblich wurde, 

2. ziemlich nackt da im Paradies herum stand, und  

3. seitdem im „Schweiße seines Angesichts“ sein Brot essen, d.  h. arbeiten 

gehen muss (1 Mose 3). 

Wir wollen jetzt nicht weiter erörtern, warum Gott der HERR überhaupt 

so ein ‘blödes Weib’ geschaffen hat und ob es so eine Art ‘göttliche Pro-

dukthaftung’ gibt, sondern uns darauf konzentrieren, wie viele Privilegien 

der ‘dumme, leichtgläubige Mann’ im christlichen Weltbild dafür als 

Ausgleich oder Nachbesserung bekommt, dass Gott der HERR ihm dieses 

Geschöpf Eva an die Seite gestellt hat: Der Mann konnte sich in dieser 

Hinsicht über viele Jahrhunderte wahrlich nicht beschweren. Wenn der 

liebe Gott des Alten Testaments von Menschen sprach, so meinte er damit 

in der Regel nur männliche Juden. Allein für Männer waren die Zehn 

Gebote bestimmt, während die Frauen (siehe 10. Gebot) neben Hab und 

Gut in den Besitzstand der Männer eingeordnet wurden. Es dauerte viele 

Jahrhunderte, bis es den Frauen in den entwickelten Gesellschaften 

gelang, gleiche Rechte zu erkämpfen. Nur die katholische Kirche blieb 

bei all den Veränderungen ihren Ursprüngen treu. Und so hat dort bis 



 213 

 

heute Bestand, was der alte Paulus im Namen Gottes den Christen ver-

ordnete: Das Weib schweige in der Gemeinde. 

Maria: Marjam, Mirjam; aus dem ägypt. myr (= Geliebte) und dem hebr. 

jam (= Abkürzung für Jahwe), die „Geliebte Gottes“ (Becker-Huberti), 

nach anderer Quelle: hebr. Mirjam = Bitterkeit (Meyers Lexikon, Bd. 7, 

S. 1692). Als Mädchen wird sie von Gott selbst, in Gestalt seines ersten 

Klons, dem Heiligen Geist, ohne ihr eigenes Wissen oder die Zustim-

mung ihres ältlichen Verlobten, des Witwers Josef, geschwängert 

( Missbrauch, sexueller;  Jungfrau;  Schwalbe). Mit anderen Wor-

ten: Schon nach Ihrer Geburt, als sie ihren Namen erhielt (nomen est 

omen), war ihre Bestimmung festgelegt. (Vorsicht Frauen, wenn Sie hei-

ßen: Maria, Marie, Mary, Mareike, Mariel, Marietta, Marika, Marilyn, 

Maile, Marisa, Marita, Marion, Marja, Mirjam, Marijam – denn wenn der 

Gottes Klon wieder einmal Lust hat, dann wird [h]eiligst geschwängert!) 

Da auch bibelgläubige Katholiken inzwischen nicht mehr so recht an 

das  Dogma der  Jungfrau Maria (mit mindestens sieben Kindern) 

glauben können und wollen, hat der Vatikan einen einfachen Trick an-

gewandt. Im Katechismus der katholischen Kirche (Kapitel 500) ist zu 

lesen, dass es zwei Frauen Namens Maria gegeben habe. Die eine Maria 

war die Mutter des Jesu, die andere Maria die Mutter der Kinder, die in 

der Bibel als Brüder und Schwestern Jesu bezeichnet werden. Dem-

entsprechend müsste also der Schwerenöter Josef in Bigamie gelebt 

haben. Wie dem auch sei, bleiben wir bei der einen Frau und  Mutter. 

Marias Popularitätskarriere ist bemerkenswert: In fünf Jahrhunderten 

von einer relativ nebensächlichen Mutter zur Gottesmutter. Seit der Mitte 

des 2. Jahrhunderts wird sie als „neue Eva“ angesehen, im 3. Jahrhundert 

wird (gegen die Gnostiker) ihre Mutterschaft betont, seit dem 5. Jahr-

hundert gibt es Gebete und Hymnen, die sich an sie wenden. Das Konzil 

von Ephesus bezeichnet sie als „Gottesmutter“ und der kleine Christus 

wird nicht mehr allein dargestellt, sondern er sitzt auf dem Schoß der 

Gottesmutter Maria. Ab dem 6. Jahrhundert beginnen sich Marienfeste zu 

entfalten. Konsequent wurde sie auch auf dem Speisezettel der christ-

lichen  Kannibalen mit berücksichtigt: „Spezifische Gebetszettel (Länge 

Maria, Maria Traum) gab es ebenso wie gesegnete Marienbildchen, die 

bei Krankheiten geschluckt wurden (Esszettel) wie kleine Madonnen aus 

Teig, gekaut, geformt und gesegnet durch Klosterleute. Diese Reib-

madonnen zerrieb man bei Krankheit und mischte sie Tier und Mensch 

unter das Essen oder Futter.“ (Becker-Huberti) 



214  

Über die Jahrhunderte hinweg wurde Maria im katholischen und or-

thodoxen Spektrum mehr und mehr zur zentralen Leitfigur, zur entschei-

denden Mittlerin zwischen Mensch und Gott. Hierzu hat sicherlich das 

Phänomen der  Marienerscheinungen beigetragen, denn die Gottes-

mutter hat sich in dieser Hinsicht als durchaus publizitätsfreudig hervor-

getan.  

Marienerscheinungen: Besonders in unseren, ach so unchristlichen 

Tagen legt sich Maria mächtig ins Zeug, hetzt von einem Erscheinungs-

termin zum anderen, heilt einen Blinden hier, eine Magersüchtige dort. 

Hin und wieder lässt sie sogar ihr unbeflecktes  Herz bluten. Immer im 

Auftrag des Herrn, multimedial und polyglott rund um den Globus. Wie 

erscheinungswütig Maria heutzutage ist, verrät ein Blick in die peinlich 

genau geführte Erscheinungsstatistik: Von den bis 1993 bekannt gewor-

denen 918 Marienerscheinungen (die ersten drei erfolgten bereits im 

1. Jahrhundert) fanden 427 im 20. Jahrhundert statt (also knapp die Hälfte 

[46,5 %]). Und es ist nicht abzusehen, dass Maria sich in Zukunft zur 

Ruhe setzen wird. Im Gegenteil! Immer und immer wieder verkündet die 

„Jungfrau“ die gleichen Botschaften: „Betet den Rosenkranz! Weiht die 

Welt meinem unbefleckten Herzen! Tut Buße! Gehorcht dem Papst!“ 

(Na, wenn das kein Zufall ist!) Manchmal streut sie auch politische Bot-

schaften ein: 1917 in Fatima beispielsweise warnte sie vor dem Kommu-

nismus in Russland und dem Ausbruch des Zweiten Weltkriegs. (Das 

Wunder dieser Prophezeiungen erscheint allerdings in etwas anderem 

Licht, wenn man sich vor Augen führt, dass die 1917er Marienbotschaft 

erst 1941 niedergeschrieben wurde.) 1999 in Marpingen wiederum gei-

ßelte sie die Abtreibungspraxis in Deutschland als großes Unheil, das den 

Zorn Gottes hervorrufen würde und ihr unbeflecktes Herz arg schmerzte. 

In Sachen Schwangerschaftsabbruch ist mit Maria ohnehin nicht zu 

spaßen, was auch irgendwie verständlich ist: „Man stelle sich vor, die 

Jungfrau daselbst hätte einst abgetrieben! Der ganze Traum vom christ-

lichen Abendland – mit einem Schlag futsch!“ (Schmidt-Salomon, Big 

Mama, S. 126) 

Märtyrer: Innerhalb einer Gruppe von Menschen kann jede(r) Einzelne – 

in einer Gefahrensituation – in die Lage kommen, abzuwägen, ob der 

Einsatz des eigenen (einzelnen) Lebens mehrere andere Leben oder die 

ganze übrige Gruppe aus der Lebensgefahr retten würde. Was auf den 

ersten Blick wie aufopfernder Altruismus aussieht, unterliegt tatsächlich 



 215 

 

einem klaren Kalkül der Abwägung, insbesondere, wenn es sich bei den 

in Lebensgefahr Befindlichen um Mitglieder der eigenen Familie handelt. 

Die Bereitschaft, das eigene Leben für eine Idee zu opfern, erscheint 

dagegen ungewöhnlich. Dieses Selbst-Opfer kann nur funktionieren, 

wenn die ‘Kosten-Nutzen-Rechnung’ für den einzelnen Menschen ‘auf-

geht’: Hierzu muss man ihm beispielsweise einreden, dass das kleine, 

eigene Leben bedeutungslos ist im Vergleich mit der doch so großen 

Idee / Aufgabe. Ein Weiteres tut die Aussicht (deren Einhaltung allerdings 

nicht überprüft werden kann), dass diejenigen, die ihr Leben für diese 

Idee hergeben, posthum besonders belohnt werden (Paradies, Heiligspre-

chung, Verehrung als Helden usw.). („Denn wer sein Leben erhalten will, 

der wird’s verlieren; wer aber sein Leben verliert um meinetwillen, der 

wird’s finden.“ [Mt 16, 25]) 

Wir Normale – d. h. Wankelmütige, Feige, Lebensbejahende – sollen 

durch die vermeintlichen Heldentaten der Märtyrer düpiert werden: 

Schaut hin, wie klein ihr seid, wenn andere Menschen bereit sind, ihr 

Leben für unsere Sache / Idee zu opfern und ihr zögert, verkriecht euch, 

wendet euch ab! Gibt es ein deutlicheres Zeichen dafür, wie sehr eine 

Ideologie bereit ist, den Einzelnen auf dem Altar ihres schnöden Macht-

erhalts zu opfern? Wohl kaum. 

Interessanterweise zeigen die meisten Christen heute völliges Un-

verständnis gegenüber den Selbstmordanschlägen islamischer Funda-

mentalisten. Dabei sollte ihnen das Grundprinzip doch gut bekannt sein, 

schließlich verehren sie nicht nur einen Heiland, der für seinen Glauben 

starb, sondern auch ein ganzes Arsenal von heiligen Märtyrern, die das 

Gleiche taten. Allein die Tatsache, dass die Kirche (von Jesus bis hin zu 

den Märtyrern im 20. Jahrhundert) die Leiden und Qualen von Menschen, 

ihren Tod oder gar ihre Hinrichtung zum Anlass nehmen, „Feste“ zu 

begehen, offenbart den bis heute virulenten Todeskult des Christentums, 

der – entsprechende Machtverhältnisse vorausgesetzt – in vielleicht nicht 

allzu ferner Zukunft zu einer Renaissance der christlichen Märtyrer füh-

ren könnte. 

Menschenopfer: Um die Überlegenheit der christlichen Kultur gegenüber 

anderen Kulturen zu belegen (und deren Vernichtung implizit zu recht-

fertigen), wurden diesen Kulturen häufig Menschenopferkulte angedich-

tet, beispielsweise den Azteken. Der als Quelle dienende Augenzeugen-

bericht wurde als christliche Fälschung entlarvt, da der Ort der Beobach-

tung des ‘Augenzeugen’ Bernal Díaz del Castillo in Luftlinie rund acht 



216  

Kilometer von der Großen Pyramide entfernt lag, auf der den spanischen 

Kameraden angeblich die Herzen bei lebendigem Leib aus der Brust 

gerissen wurden. „Die Übereinstimmung der Berichte von aztekischen 

Menschenopfern mit der Legende von jüdischen  Ritualmorden ist auf-

fällig.“ (Fuld, Lexikon der Fälschungen, S. 24) Vermutlich sind diese 

Berichte der Versuch des Eroberers Cortez, die Vernichtung der Azteken-

kultur im Nachhinein zu rechtfertigen. Die Aufklärung des Sachverhalts 

wird dadurch unmöglich gemacht, dass es die Überlieferungen spanischer 

Missionare sind, die über die (angeblichen) Menschenopfer der Azteken 

berichten. 

Missbrauch: Betrachtet man die Schwängerung von Maria, der „Gottes-

mutter“, und von Sara, der Ehefrau Abrahams, ohne großen Klimbim, 

dann handelt es sich um eindeutige Situationen des sexuellen Miss-

brauchs. Maria, eine bis dahin unberührte junge Frau, wird im Schlaf 

ohne ihr Wissen und ohne ihre Zustimmung vom Heiligen Geist ge-

schwängert. Sara, alt und hochbetagt, fürchtet sich, und dennoch, „der 

HERR suchte Sara heim, wie er gesagt hatte, und tat an ihr, wie er geredet 

hatte“ (1 Mose, 21, 1), und schwängerte sie ( Vergewaltigung).  

Die „Erklärung“, dass die Frauen seinerzeit als Eigentum ihrer Män-

ner (und damit auch Gottes?) betrachtet wurden und diese mit ihnen ma-

chen konnten, was sie wollten, mag historisch korrekt sein. Bedauerli-

cherweise aber scheint das merkwürdige Sexualverhalten des HERRN 

sein irdisches Bodenpersonal bis heute enorm zu inspirieren. Nur ein 

kurzer Auszug aus der Skandalchronik der letzten Jahre (für weitere Be-

richte und Details siehe die Internationale Rundschau der Zeitschrift 

MIZ): Allein in der Erzdiözese Dublin lagen 2002 mehr als 400 Klagen 

wegen sexuellen Missbrauchs durch Priester vor. Der Generalstaatsanwalt 

von Massachusets ermittelte 2003, dass über 1.000 Kinder in der Erz-

diözese Boston Opfer von sexuellem Missbrauch durch Geistliche gewor-

den waren. Die katholischen Orden in Irland sahen sich genötigt, 2002 die 

Opfer von sexuellem Missbrauch in kirchlichen Heimen mit insgesamt 

128 Millionen Euro zu entschädigen (nur ein kleiner Teil der Enschädi-

gungssumme, den Rest zahlte der irische Staat). Doch nicht nur die ka-

tholische Kirche wurde seit Anfang der 1990er Jahre weltweit mit Zehn-

tausenden von Klagen wegen sexuellen Missbrauchs (und Entschädi-

gungszahlungen in Milliardenhöhe!) konfrontiert, Missbrauchsfälle traten 

auch in der anglikanischen und den orthodoxen Kirchen gehäuft auf. 

Nach Aufsehen erregenden Gerichtsverfahren in Deutschland trauen sich 

auch hierzulande die Opfer zunehmend, über ihre Erfahrungen zu 



 217 

 

berichten. Dabei kamen insbesondere die skandalösen Zustände in ka-

tholischen oder evangelischen Kinderheimen zum Vorschein (Stichwort: 

„Unbarmherzige Schwestern“).  

Obgleich die Neigung zu sexuellem Missbrauch von Kindern in kleri-

kalen Kreisen offensichtlich gehäuft auftritt, richtet sich die Begehrlich-

keit keuscher Herren (und Damen!) der Kirche keineswegs nur auf kleine 

Jungen und Mädchen: Eine 1996 abgeschlossene Studie der Universität 

St. Louis, für die insgesamt 1164 Nonnen aus 123 US-Ordensgemein-

schaften befragt wurden, ergab, dass vier von zehn Nonnen in den USA 

sexuell missbraucht wurden – meist von einem Priester oder einer ande-

ren Nonne. (MIZ, Internationale Rundschau, Meldung 3252) 

Mission ist mehr als nur eine Aufgabe oder ein Auftrag. Es bedeutet 

„eindringen, durchdringen“. Da das durchaus nicht immer friedlich von-

statten geht, hat es dazu christlich auch einen Missionsbefehl des Reli-

gionsnamensgebers an seine Gefolgsleute gegeben: „Mir ist gegeben alle 

Gewalt im Himmel und auf der Erde. Darum geht hin und machet zu 

Jüngern alle Völker: taufet sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes 

und des heiligen Geistes und lehret sie halten alles, was ich euch befohlen 

habe.“ (Mt 28, 18-20 „Missionsbefehl“) 

Die Übersetzung „ehrenvoller Auftrag, innere Aufgabe, Verbreitung 

einer religiösen Lehre unter Andersgläubigen, innere Erneuerung“ 

(Duden, Fremdwörterbuch) verschleiert diesen gewalttätigen Aspekt. Zur 

Behauptung der Friedfertigkeit des Christentums ist die blutrünstige Ge-

schichte der christlichen Mission der niederschmetterndste Gegenbeweis. 

Wenn also jemand sagt, er / sie hätte eine „Mission“ (normalerweise 

sollen dadurch andere Menschen „beglückt“ werden), seien Sie achtsam, 

es sind nicht nur ‘harmlose Spinner’, die so reden. 

Monogamie: Vermutlich ist der Begriff Monotonie nicht ohne Grund der 

Monogamie so naheliegend, bezeichnet es doch die Idee, dass ein Mann 

und eine Frau ausschließlich mit eben dem- und derselben lebenslänglich 

 Lust auf  Sexualität hat. („Ich bin dein Ehemann, und du sollst keinen 

Sex mit anderen Männer haben neben mir!“) 

Sachlich betrachtet ist Monogamie „ein so unnatürlicher und der 

menschlichen Natur so fremder Zustand, dass es unmöglich ist, in der 

gesamten Geschichte der Menschheit eine Zivilisation zu finden, die sie 

in einem so strengen Sinne praktiziert, wie wir sie predigen – obwohl 

auch wir natürlich keineswegs praktizieren, was wir predigen“. Eine Un-



218  

tersuchung der Yale-Universität kam zu dem Ergebnis, „dass in nur fünf 

Prozent aller bekannten Kulturen Monogamie herrschte und alle außer-

ehelichen sexuellen Betätigungen verboten waren oder missbilligt wur-

den. Von 185 untersuchten Gesellschaften ließen sich nur neun als mono-

gam definieren. In 176 Kulturen herrschten Polygamie oder nicht-

monogame Formen.“ (Bornemann, Lexikon der Liebe, S. 207) 

Woher stammt also der christliche Auftrag zur lebenslangen Treue in-

nerhalb einer monogamen Zweierbeziehung? Werfen wir einen Blick in 

die Bibel, genauer: in das Buch Genesis: Gewiss, Adam und Eva waren 

monogam, aber das war für die beiden auch nicht sonderlich schwer, 

schließlich standen ihnen noch keine Alternativen zur Verfügung. Aber 

schon Lamech nahm sich zwei Frauen und hatte mit beiden Söhne, Abra-

ham zeugte mit der Magd seiner Frau drei Söhne, Gott mit der Frau 

Abrahams, Sara, einen Sohn; die beiden Töchter Lots ließen sich von 

ihrem Vater schwängern, Milka zeugte acht Söhne mit seiner Frau und 

vier mit seiner Nebenfrau, Esau nahm sich drei Frauen, Jakob hatte zwei 

Frauen (Lea und Rahel) und zeugte mit Lea sechs Söhne und eine Toch-

ter, mit der Leibmagd von Rahel zwei Söhne, mit der Leibmagd von Lea 

zwei Söhne und mit Rahel zwei Söhne. Was für eine Monogamie: Vier 

Frauen und zwölf Söhne mit ihnen. (Von den Töchtern wird bis auf eine 

geschwiegen.) Aber all dies ist noch rein gar nichts, verglichen mit den 

Haremstall der späteren Könige: Von König Salomon beispielsweise wird 

berichtet, er habe über 700 Ehe- und 300 Nebenfrauen verfügt. 

Wie erklärt sich der auf Monogamie fixierte Theologe von heute, dass 

es im Alten Testament (mit Gottes Segen!) zuging wie in einem total 

überfüllten Swinger-Club? Natürlich mit klugen, strategischen Über-

legungen Gottes: „… um die schnelle Vermehrung des auserwählten Vol-

kes zu fördern, gestattete er die Polygamie. Christus hat aber dann den 

ursprünglichen Zustand wiederhergestellt, indem er die Ehe mit einer 

Frau für allein rechtmäßig und unlöslich erklärte. (Mt 5, 31; 19, 3  ff.; Mk 

10, 2 ff.; Lk 16, 18; 1 Kor 7, 10 ff.)“ (Glasenapp, Die fünf Weltreligionen, 

S. 269) 

Soweit die theologische Erklärung. Realiter aber war der Wandel von 

der offenen Polygamie des Alten Testamentes zur gepredigten Monoga-

mie der christlichen Verkündigung hauptsächlich auf eine Veränderung 

der sozioökonomischen Verhältnisse zurückzuführen. In reichen Hirten-

kulturen hielt sich jeder Mann, der es sich leisten konnte, einen Harem, 

was nicht zuletzt auch darauf zurückzuführen war, dass Hirtenvölker 

kriegerische Völker waren, die sich durch ein kriegsbedingtes Defizit an 



 219 

 

Männern und eine Überzahl von Frauen auszeichneten. In bäuerlichen 

Kulturen aber, in denen sich das Christentum im Laufe der Evangelisie-

rung mehr und mehr ausbreitete, mussten Mann und Frau zusammen-

arbeiten, um den oft kärglichen Lebensunterhalt gemeinsam zu bestreiten. 

Wahrscheinlich galt das Gleiche auch für die meisten der von Rom 

unterdrückten Völker. So konnte sich beispielsweise zu Jesu Zeiten kaum 

noch ein Jude einen Harem erlauben. 

Manche Autoren (u. a. Mynarek, Jesus und die Frauen) haben darauf 

hingewiesen, dass dessen ungeachtet Jesus selbst wohl Haremsbildungen 

gegenüber alles andere als abgeneigt war, ja dass er eine regelrechte 

„Liebeskommune“ unterhielt. Auch wenn dies heute anhand des spärli-

chen Quellenmaterials schwer zu belegen ist, für die Annahme spricht 

immerhin, dass Jesus für sich selbst das Image eines „Sohn Davids“ re-

klamierte – und David war in sexueller Hinsicht wahrlich kein Kind von 

Traurigkeit. 

Monotheismus: Auch wenn die Wiederentdeckung des Monotheismus 

(vorher schon einmal vom Pharao Echnaton in Ägypten mit Aton als 

alleinigem [Sonnen]gott ausprobiert, allerdings ohne bleibenden Erfolg) 

durch Moses, den Ägypter, eher eine taktische Variante war, um die 

zwölf Stämme Israels unter der religiösen Priesterknute zu vereinen, hatte 

sie fatale, d. h. tödliche Konsequenzen, denn mit der Vorstellung eines 

einzigen Gottes verband sich konsequent die Vorstellung von wahrer und 

falscher Religion, eine Unterscheidung die bis dahin bei den im 

Mittelmeerraum Kultur tragenden Völkern nicht bekannt war: weder den 

Ägyptern (Kosmotheismus = die Fülle und Vielfalt des Göttlichen zeigt 

sich im Kosmos) noch den Griechen und Römern (Polytheismus = 

Vielzahl von Göttern). In Rom gab es vorsorglich einen Altar für den 

‘unbekannten Gott’, falls man einen bisher vergessen haben sollte. Mit 

seiner „starren und unversöhnlichen Unterscheidung zwischen ‘wahr’ und 

‘falsch’ hat der Monotheismus Hass, Konflikt und den Begriff der Sünde 

in die Welt gebracht.“ (Schäfer, Das jüdische Monopol) Zwar gab es auch 

unter der Vorherrschaft des Polytheismus vielfältige Formen religiös be-

gründeter Unterdrückung und Gewalt, die Konzentration auf den „einen 

einzigen und wahrhaftigen Gott“ schürte jedoch den Eifer der  Gottes-

krieger in besonderer Weise. 

 



220  

Mutter: Inbegriff des christlichen Mutterbildes ist  Maria, die als 

„Gottesmutter“ bezeichnet wird. Schon in der zeitlichen Abfolge der so 

genannten Evangelien ist die Veränderung des rein vaterrechtlichen Jüdi-

schen zur Feminisierung des daraus entstandenen christlichen Glaubens 

zu erkennen. Bei Lukas, Markus und Matthäus steht die Mutter Maria bei 

der Kreuzigung ihres Sohnes noch weitab vom Geschehen: „Und es wa-

ren auch Frauen da, die von ferne zuschauten, unter welchen war Maria 

Magdalena und Maria ...“ (Mk 15, 40 und Mt 27, 55). Bei Johannes ist sie 

dann direkt an das Kreuz herangerückt und wird unter den Frauen als 

erste genannt: „Es stand aber bei dem Kreuze Jesu seine Mutter und sei-

ner Mutter Schwester, Maria, des Kleopas Frau, und Maria Magdalena.“ 

(Joh 19, 25) Ebenso auffallend ist, dass Maria Magdalena, die Gefährtin 

Jesu, in der Reihenfolge an den Schluss rutscht und die Mutter an die 

erste Stelle. Damit ist die Gestalt der christlichen Schmerzensmutter 

(Mater dolorosa) etabliert, Identifikationsobjekt so vieler Menschen. 

Dieser Tendenz entsprechend etablierte sich im Christentum eine 

überaus wirksame Ideologie der Mutterschaft („Muttertag“), die auch dort 

zu beobachten ist, wo die „Mutter Gottes“ eine weitaus geringere Wert-

schätzung genießt als in katholischen Kreisen – beispielsweise bei Martin 

Luther, für den die Frau nur noch eine Existenzberechtigung als gebä-

rende Mutter hat, was konsequent im Mutterkult der Nationalsozialisten 

aufgenommen wurde. Und es ist auch kein Zufall, dass das 1949 gegrün-

dete „Müttergenesungswerk“ von der Gründerin des katholischen Mut-

terwerkes initiiert wurde, die – natürlich völlig unabhängig von irgend-

welchen Zeitströmungen – ihr Mutterwerk 1933 ins Leben gerufen hatte. 

Mutter Teresa: werbeträchtige Galionsfigur der so genannten „christli-

chen Nächstenliebe“, die nicht nur mit dem Friedensnobelpreis ausge-

zeichnet, sondern im Oktober 2003 auch in Rekordgeschwindigkeit selig 

gesprochen wurde (nur fünf Jahre nach ihrem Tod; der bisherige Spitzen-

reiter der Neuzeit, Opus Dei-Gründer Josemaria Escrivá, brauchte im-

merhin 17 Jahre.). Die Heiligsprechung der kleinen Nonne dürfte auch 

nicht lange auf sich warten lassen, denn Teresa erfüllt (ähnlich wie der 

heilige  Martin) alle Kriterien der Heiligkeit (vgl. hierzu u.  a. Müller, 

Die Stellvertreterin): Demokratie hielt die Freundin von Diktator „Baby 

Doc“ Duvalier für Teufelswerk, zweifellos in der Annahme, dass alles 

 Gute stets von oben kommt. Die millionenfach eingesammelten Spen-

dengelder beließ sie – an Materiellem uninteressiert – lieber auf den 

Bankkonten des Vatikans, statt sie dazu einzusetzen, die Not vor Ort 

(beispielsweise in Kalkutta) zu lindern. Ihr Leben lang verachtete sie das 



 221 

 

Diesseits so sehr, dass sie ihren leidenden Kranken in Kalkutta kaum 

schmerzlindernde Tabletten geben ließ, da die Kranken in ihrem Leid und 

ihrem Schmerz dem Herrn Jesu Christi so viel näher seien. Sie bekehrte 

Hunderte von Menschen zum Christentum (zweifellos in dem Glauben, 

sie dadurch vor dem Höllenfeuer zu retten). Lebensrettende oder -verlän-

gernde Maßnahmen waren in ihrem Sterbehospiz dagegen eher un-

erwünscht, da die gute Teresa nach erfolgter Bekehrung das Bett frei 

haben wollte, um weitere Seelen retten zu können. Kein Wunder, dass 

viele Slumbewohner sich davor fürchteten, dem „Todesengel von Kal-

kutta“ jemals zu begegnen …  

N 

Nächstenliebe  Liebe (5) 

Nacktheit ist christlich  Pfui, Teufel! Denn als der HERR Gott im Gar-

ten spazieren ging, rief er nach Adam: „Wo bist du?“. Adam hatte aber 

inzwischen unerlaubt vom „Baum der Erkenntnis“ gegessen, genierte 

sich, „und er sprach: Ich hörte dich im Garten und fürchtete mich; denn 

ich bin nackt, darum versteckte ich mich. Und er sprach: Wer hat dir 

gesagt, dass du nackt bist?“ (1 Mose 3, 10-11) Ja, das ist eine gute Frage: 

Wer sagt dem Menschen, dass er nackt ist? Nach Hans Christian An-

dersens Märchen Des Kaisers neue Kleider braucht es dazu die  Un-

schuld eines Kindes, denn eigentlich, und das stimmt an der ganzen 

Geschichte sowieso nicht, kann es der Mensch nicht aus sich selbst heraus 

erkennen: Es muss ihm gesagt werden, dass Nacktheit etwas „Böses“ und 

damit „Sünde“ sei. 

Dabei ist es aber nicht die Nacktheit selber, sondern das Anschauen 

einer / eines Nackten. Womit wir wissen, dass FKK (Freikörperkultur) 

bestimmt keine christliche Erfindung ist, schließlich heißt es: „Und da 

[Noah] von dem Wein trank, ward er trunken und lag im Zelt aufgedeckt. 

Als nun Ham, Kanaans Vater, seines Vaters Blöße sah, sagte er’s seinen 

beiden Brüdern draußen. Da nahmen Sem und Japeth ein Kleid und legten 

es auf ihrer beider Schultern und gingen rückwärts hinzu und deckten 

ihres Vaters Blöße zu; und ihr Angesicht war abgewandt, damit sie ihres 

Vaters Blöße nicht sähen. Als Noah erwachte von seinem Rausch und 

erfuhr, was ihm sein jüngster Sohn angetan hatte, sprach er: Verflucht sei 



222  

Kanaan und sei seinen Brüdern ein Knecht und Knecht aller Knechte!“ 

(1 Mose 9, 21-25) 

Also, merken wir uns: Wer aus Versehen zu Hause Vater, Mutter, 

Schwester, Bruder, Frau, Mann, die Kinder oder sonst wen nackt sieht, 

der ist verflucht in Ewigkeit und wird bis zu seinem Tode lebenslänglich 

versklavt. Wer vorsätzlich, mit klarem Vorsatz, in die Sauna oder an den 

FKK-Strand geht (auch das Auge ist ein Erektionsorgan!), der hat bereits, 

falls er wahrhaftig gläubig ist, eine schwere Sünde begangen.  

Namen: „Nomen est Omen“ (der Name ist die Voraussage  / Bedeutung). 

Nun kann man sich zwar streiten, ob der Name – und da die Familien-

namen bei der Geburt festgelegt sind, handelt es sich hier um den oder die 

Vornamen – schon vor der Geburt (von Wem-auch-immer: Gott, dem 

Storch, der die Kinder bringt, dem Weltgeist), bereits vorgesehen war 

oder ob die Namenswahl eine freie Entscheidung der Eltern ist, auf jeden 

Fall lassen Namen einen nicht völlig unbeeinflusst. 

Egal, ob man seinen Namen mag oder nicht, sind wir sehr empfind-

lich, wenn er falsch ausgesprochen oder geschrieben wird. Sehr irritiert 

sind wir, wenn wir von jemandem mit einem anderen Namen angespro-

chen werden und eine ziemlich negative Überraschung ist es, wenn man 

von seinem / seiner Lebenspartner/in mit einem anderen Namen angespro-

chen wird, geradezu eine Katastrophe, falls das während des Kopulierens 

geschieht. 

Mit vielen Vornamen verbinden wir spontan eine Bedeutung und so 

stellt sich die Frage, ob die Bedeutung zu dem Menschen ‘passt’. Eine 

dicke Frau, die Bertha heißt, wird uns mit ihrem Namen wahrscheinlich 

nicht überraschen – wenn wir wissen, dass ein überschweres Artillerie-

geschütz von Herrn Krupp, das nur per Eisenbahn bewegt werden konnte, 

volkstümlich (nach Krupps Frau) die „dicke Bertha“ genannt wurde. 

Ebenso wird es mit dem Vornamen Brünhilde sein, in dem jeder unwill-

kürlich an die stämmige Frau aus der Nibelungensage denkt (sie konnte 

einen großgewachsenen Mann hochheben) und an die vollbusigen Sänge-

rinnen (Resonanzraum) der entsprechenden Opern von Richard Wagner. 

Trägt nun eine schlanke oder grazile Frau diesen Namen, sind wir zumin-

dest überrascht und es ist gewöhnungsbedürftig. 

Nach einem Vornamenbuch trugen im heutigen deutschen Sprach-

raum bis ins 12. Jahrhundert hinein über 90 % aller Menschen Namen 

altdeutscher Herkunft (Gerr, Vornamenbuch, S. 11). Mit der Ausbreitung 

und Normsetzung durch die Kirche verändert sich diese Namensgebung 



 223 

 

diametral: „Die neuen Namen, deren Einfluss von Generation zu 

Generation wächst, stammen aus dem hebräischen, dem griechischen und 

dem lateinischen Sprachraum. Im 16. Jahrhundert dann stellte die Kirche 

Heiligenkalender auf, die bindend waren bei der Namenswahl.“ (Gerr, 

Vornamenbuch, S. 14) Ergebnis: 90 % aller Namen sind nunmehr die von 

Heiligen und damit meist fremden Ursprungs, da sich nur wenige 

Germanen in der Kirche als ‘Heilige’ verdient gemacht hatten und ent-

sprechend befördert worden waren. 

Mit der lutherischen Reformation, die im Prinzip keine Heiligen mehr 

anerkannte, griffen die Lutheraner verstärkt auf Namen der Bibel und der 

Evangelien zurück, während im Gegensatz dazu die Calvinisten eher das 

Alte Testament als Namensquelle bevorzugten. In Deutschland lehnte 

dann im 17. und 18. Jahrhundert der protestantische Pietismus „fremde“ 

Namen ab und bemühte sich um – aus heutiger Sicht – irrwitzige „Ein-

deutschungen“: Aus Adam und Eva wurde Erdmann und Erdmuthe, Do-

rothea wurde Himmelhude, aber das alles wurde glücklicherweise mit der 

Zeit vergessen. 

Danach hat „die Kirche ihren dominierenden Einfluss auf diesem Ge-

biet verloren“ (Gerr, Vornamenbuch, S. 16). Schauen wir uns also einmal 

an, wie die Favoriten der letzten Jahrzehnte lauten. Schauspielernamen 

(Heinz Rühmann) und Schlagertitel (Marina) dürfen zu erwarten sein. 

Allerdings, da wir uns in Deutschland befinden, muss erst erwähnt 

werden, welche Vornamen hierzulande verboten (!) sind: „Namen, die 

dem Ansehen des Kindes schaden könnten, mögen sie von der Bedeutung 

her noch so sinnvoll sein. Dazu gehören Kain, Judas, Barabbas. Auch 

Jesus und Christus sind bei uns nicht zugelassen.“ (Gerr, Vornamenbuch, 

S. 177)  
 
Kommen wir nun zu den Hitlisten der vergangenen Jahrzehnte. 
 
Jungen Mädchen 1950er Jahre 

Michael (Erzengel) Barbara (Heilige) 

Peter (Apostel Petrus) Gabriele (w. zu Erzengel Gabriel) 

Thomas (Apostel / Heiliger) Susanne (Fromme) 

Stefan (Heiliger) Sabine (Heilige / Märtyrerin) 

Andreas (Apostel / Märtyrer) Petra (w. zu Petrus) 
 

Während Anfang des Jahrhunderts die kaiserlichen Karls, Friedrichs, 

Wilhelms, Ottos (alles deutsche Kaiser) und später nationalsozialistische 

Adolfs (Hitler) und Horsts (Wessel) die Namensgebung dominierten, 



224  

waren diese Namen im Zuge der „Vergangenheitsbewältigung“ der 

1950er Jahre verschwunden. Angloamerikanische oder französische 

Namen standen (noch) nicht zur Auswahl – das waren damals die feindli-

chen Besatzungstruppen –, also ging man weit zurück in den klassischen 

und den biblisch (-hebräischen) Kulturkreis. 

Inzwischen sind wir allerdings kulturell erfolgreich umerzogen wor-

den, völlig ‘amerikanisiert’ – im Kino und Fernsehen zu 90 % amerikani-

sche Filme, im Hit-Radio zu 90 % englischsprachige Musik, an jeder Ecke 

ein Fast-Food-Laden –, und da werden dann wohl auch John (Präsident 

Kennedy und Schauspieler Travolta) und Judith als Judy oder Jodie 

(Schauspielerinnen Garland und Foster) in die Stammbücher geschrieben, 

oder etwa nicht? 

Mitnichten: Das christliche Abendland verteidigt das ‘Heilige Römi-

sche Reich’ weiterhin namhaft wacker: 
 
Jungen Mädchen 1986 

Christian (der Christ) Katharina (die Reine) 

Daniel (Prophet) Christina/-e (w zu Christian) 

Sebastian (Märtyrer) Jennifer (Königin) 

Michael (Erzengel) Sarah (Heilige) 

Alexander (König, Päpste) Julia (Märtyrerinnen) 
 

Zur Erläuterung sei noch angefügt, dass die wörtlichen Bedeutungen der 

Namen wie folgt lauten:  

Christian = (lat.) „der Christ“ (besonders verbreitet nach der Refor-

mation im Norden); Daniel = „Gott ist mein Richter“ (seit der Reforma-

tion verbreitet); Sebastian = „der Erhabene“ (ist auch Patron der Schüt-

zen); Michael = „Wer ist wie Gott?“ (Patron der christlichen Heere und 

deutscher Nationalschutzpatron); Alexander = „der Schützer“ (Alexander 

der Große und beliebter Papstname). 

Katharina = (griech.) „die Reine“ (Katharina die Große und Katharina 

von Bora, Luthers Ehefrau); Jennifer = (kelt.) „die weiße Woge“ (Ehefrau 

von König Artus); Sarah = „Fürstin“ (häufig in der Bibel); Julia, eigent-

lich weiblicher römischer Sippenname, populär durch zwei Märtyrerinnen 

(22.5. und 21.8.) und natürlich durch Shakespeares Romeo und Julia. 

Auffallend ist dabei, dass die Knaben überwiegend nach Aposteln und 

Propheten benannt werden, die Mädchen nach heiligen frommen Frauen 

und Märtyrerinnen. Zeigen sich schon darin die christlich-patriarchali-

schen Erziehungsideale? Der Mann als Bestimmender, die Frau als Dul-

derin und Opfer? 



 225 

 

Einzig die Mädchen geben mit einem keltischen Namen (Jennifer) 

Hoffnung, dass bei den beliebtesten Vornamen das klassisch-biblische 

Monopol in Deutschland ein Ende haben könnte. Und tatsächlich: 1992 

sind die Knaben nachgezogen, indem die häufigsten Namen lauten: Alex-

ander, Daniel, Michael, Patrick, Kevin und Christian. Endlich also zwei 

anglo-amerikanische Namen in der Hitliste: Patrick und Kevin. Fußball-

spieler Kevin Keegan und Schauspieler Kevin Costner stehen allerdings 

schon wieder in Konkurrenz zu dem irischen Apostel und katholischen 

Schutzheiligen Irlands Patrick. Allerdings ist auch bei den Mädchen in-

zwischen die Jennifer auf Platz 10 abgesunken und auf Platz 2 ist nun: 

Maria! Oh, Jessesmaria! Also alles noch ziemlich fest in christlicher 

Tradition.  

Nationalsozialismus: Das „Tausendjährige Reich“ von 1933 bis 1945 hat 

nicht nur diese Vorstellung seiner vorgesehenen Zeitdauer aus dem Chris-

tentum entlehnt (Offenbarung des Johannes, 20), es gibt eine ganze An-

zahl verblüffender Übereinstimmungen zwischen Ideologie und Praxis 

beider Glaubenssysteme: 
 

Merkmale Christentum NS 

Männlicher Einzelführer ja ja 

Führerprinzip ja ja 

Gehorsam gegenüber Obrigkeit ja ja 

Demokratisch bestätigt nein nein 

Fraktionsbildung erlaubt nein nein 

Heilserwartung ja ja 

„Vorsehung“ ja ja 

Kreuzsymbol ja ja 

Judenverfolgung ja ja 

Reinheit Seele = Blut ja ja 

„Blutschande“ ja ja 

Antikommunismus ja ja 

Elite als (schwarzer) Orden ja ja 

Verehrung Märtyrer / Helden ja ja 

Uniformierte Amtsträger ja ja 

Weltherrschaft ja ja 

Korporative Organisation der Gesellschaft ja ja 

Bischöfe / Gauleiter ja ja 



226  

Ausschluss von Frauen aus Führungsgremien ja ja 

Frau als Dienende und Mutter ja ja 

Maria- / Mutterkult ja ja 

Gott / der Führer braucht Kinder = Soldaten ja ja 
 

Diese Auflistung könnte man noch weiterführen. Auch wenn es zweifel-

los bedeutende Unterschiede in den einzelnen Kategorien gibt (so war der 

Antisemitismus im Falle der Christen religiös, im Falle der Nazis über die 

sog. „Rasse“ begründet), das Faktum, dass das Christentum den Boden 

für die „politische Religion“ des Nationalsozialismus mental vorbereitet 

hat, wird kaum jemand bestreiten können. Deshalb ist es auch nicht ver-

wunderlich, dass es von Seiten der Amtsträger nur wenig Widerstand 

gegen Hitler gab und Christen – bis in die Kirchenspitzen hinein (siehe 

nur den Beitrag des Vatikans zur Durchsetzung des sog. „Ermächtigungs-

gesetzes“, dem die katholische Zentrums-Partei zustimmte) – sogar zu 

willigen Handlangern des Regimes wurden. 

O 

Öfen bringen Wärme in die Räume, man kann Brot drin backen und 

wenn’s ganz biblisch zugeht, dann werden auch die Menschen drin – im 

wahrsten Sinne des Wortes – „verheizt“. „Wenn jemand eine Frau nimmt 

und ihre Mutter dazu, der hat eine Schandtat begangen; man soll ihn mit 

Feuer verbrennen und die beiden Frauen auch, damit keine Schandtat 

unter ihnen sei.“ (3 Mose 20, 14) „Und er Nebukadnezar befahl den 

besten Kriegsleuten, die in seinem Heer waren, Schadrach, Meschach und 

Abed-Nego zu binden und in den glühenden Ofen zu werfen. Da wurden 

diese Männer in ihren Mänteln, Hosen, Hüten, in ihrer ganzen Kleidung 

gebunden und in den glühenden Ofen geworfen.“ (Dan 3, 20-21) „Denn 

siehe, es kommt ein Tag, der brennen soll wie ein Ofen. Da werden alle 

Verächter und Gottlosen Stroh sein, und der kommende Tag wird sie 

anzünden, spricht der Herr Zebaoth, und er wird ihnen weder Wurzeln 

noch Zweig lassen. Euch aber, die ihr meinen Namen fürchtet, soll auf-

gehen die Sonne der Gerechtigkeit und Heil unter ihren Flügeln.“ (Mal 3, 

19-20)  

Wer jetzt meint frohlocken zu können, das sei ja alles das Weltbild 

des ‘schrecklichen Alten Testamentes’, der hat sich zu früh gefreut: Feuer 



 227 

 

brennen auch in den Öfen des ‘Neuen Testaments’: „... die werden die 

Hure hassen und werden sie einsam machen und bloß und werden ihr 

Fleisch essen und werden sie mit Feuer verbrennen. Denn Gott hat’s ih-

nen gegeben in ihr Herz, zu tun seinen Ratschlus ...“ (Offb 17, 16-17). Das 

wird nicht nur einmal wiederholt: „... und mit Feuer wird sie verbrannt 

werden, denn stark ist Gott der Herr, der sie richtet“ (Offb 18, 8). Und 

unter der verheißungsvollen Überschrift „Christus der Sieger“ heißt es 

dann so recht friedfertig: „Lebendig wurden diese beiden das Tier und 

der falsche Prophet in den feurigen Pfuhl geworfen, der mit Schwefel 

brannte. Und die anderen wurden erschlagen mit dem Schwert, das aus 

dem Munde ging des, der auf dem Pferde saß. Und alle Vögel wurden satt 

von ihrem Fleisch.“ (Offb 19, 20-21) Und bereits im Matthäus-Evange-

lium heißt es bezüglich des „Unkrauts“ (= die Ungläubigen): „Gleichwie 

man nun das Unkraut sammelt und mit Feuer verbrennt, so wird’s auch 

am Ende dieser Welt gehen. Des Menschen Sohn wird seine Engel sen-

den, und sie werden sammeln aus seinem Reich alle, die Ärgernis geben 

und die da Unrecht tun und werden sie in den Feuerofen werfen; da wird 

Heulen und Zähneklappern sein. Dann werden die Gerechten leuchten 

wie die Sonne in ihres Vaters Reich. Wer Ohren hat, der höre!“ (Mt 13, 

40-43) ( Hölle;  Hexen;  Nationalsozialismus) 

Onanie: Beinahe alle von uns (vor allem die Männer, aber auch Frauen) 

haben es schon gemacht und dennoch gilt es immer noch in konservativen 

Kreisen als „wohl die zahlenmäßig am häufigsten auftretende sexuelle 

Anomalie“ (Schelsky, Soziologie der Sexualität, S. 76). Weil nicht sein 

kann, was nicht sein darf? 

Die Onanie, fachgerecht: „Masturbation“ genannt, ist die so genannte 

Selbstbefriedigung des Mannes. Für die Frauen war Selbstbefriedigung 

früher nicht bekannt, da ihre Sexualität entweder ganz geleugnet oder 

unterdrückt wurde und weibliche Masturbation für die Männer unter dem 

Gesichtspunkt der  „Diktatur des Genetariats“ (Verlust von Spermien 

für die Zeugung) ohne Interesse war. Aktuell katholisch gehört die Mas-

turbation zu den „Formen sexuellen Verhaltens, die dem vollen Sinn 

menschlicher Geschlechtlichkeit nicht entsprechen“ (Katholischer Er-

wachsenen-Katechismus II, S. 378). Und weiter katholisch: „Ob und in 

welchem Maße bei der Masturbation Schuld vorliegt, hängt somit auch 

davon ab, wieweit Einsicht und Freiheit mitspielen.“ (Katholischer Er-

wachsenen-Katechismus II, S. 379) Im Klartext heißt das allerdings: Wer 

doof ist, darf auch wichsen. 



228  

Der biblische Onan, dessen Namen dieser „sexuellen Anomalie“ ge-

geben wurde (1712 erschien in London ein anonymes Traktat: Onania; 

oder die abscheuliche Sünde der Selbstbefleckung), hat es sich jedoch gar 

nicht „selber gemacht“. Es war tatsächlich ein Coitus interruptus, der in 

der Bibel beschrieben wird, da Onan mit seiner verwitweten Schwägerin 

(ihr Mann wurde von Gott getötet) zwar gottgewollt und pflichtgemäß 

koitierte (zu ihr „einging“), sie aber nicht schwängern wollte: „Und Juda 

gab seinem ersten Sohn Ger eine Frau, die hieß Thamar. Aber Ger war 

böse vor dem HERRN, darum ließ ihn der HERR sterben. Da sprach Juda 

zu Onan: Geh zu deines Bruders Frau und nimm sie zur Schwagerehe, auf 

dass du deinem Bruder Nachkommen schaffest. Aber da Onan wusste, 

dass die Kinder nicht sein eigen sein sollten, ließ er’s auf die Erde fallen 

und verderben, wenn er einging zu seines Bruders Frau, auf dass er sei-

nem Bruder nicht Nachkommen schaffe. Dem HERRN missfiel aber, was 

er tat, und er ließ ihn auch sterben.“ (1 Mose 38, 6-10)  

Abgesehen von der sprachlichen Unfähigkeit zu benennen, was der 

Onan denn nun auf die Erde fallen ließ, haben christliche Eltern ihre 

Söhne zwar nicht getötet, wenn sie die Knaben beim Wichsen erwischten 

oder annehmen konnten, dass sie es taten, aber für fürchterliche Drohun-

gen war allemal Gelegenheit. Die mildeste Androhung war noch, dass 

einem später die Haare ausfallen würden, die härtere, dass man dadurch 

impotent werde und die böseste, dass man dadurch verrückt werde (Ge-

hirnerweichung). Medizinisch ist das Blödsinn, aber psychologisch hat es 

bei einigen durchaus funktioniert – das schlechte Gewissen. 

Opfer: Für die Frage, warum das Christentum sich nicht den Auferstan-

denen als fröhliche Verheißung zum Symbol genommen hat, sondern die 

 Kreuzigung und diese Hinrichtung als gewolltes Opfer (für die ganze 

Menschheit) versteht, muss man in die frühesten Zeiten der menschlichen 

Kultur zurück gehen, als der Mensch sowohl ein ausschließlich magisches 

Naturverständnis hatte und alle ‘Mächte’ als Gottheiten personalisierte. 

Welche Chancen hatten die ohnmächtigen Menschen einer derartigen 

Kultur gegenüber den als übermächtig erlebten Göttern, die Stürme und 

Feuer schickten oder Überschwemmungen auslösten, wenn sie ärgerlich 

waren? Die Menschen sahen keine andere Chance, als das Angebot des 

Opfers, um die Götter gnädig zu stimmen: Feldfrüchte, lebende Tiere, der 

Mensch selbst. Denn das, was man sich selbst als das größte Leid zufügte, 

das war das größte Opfer, das man den vermeintlichen Göttern bringen 

konnte. In einer derartigen magischen Welt bewegt sich das Christentum 

auch heute noch. Allerdings verfeinerte das Christentum diese Idee auf 



 229 

 

markante Weise: Zunächst trat Gott in Vorausleistung, indem er seinen 

eingeborenen Sohn opferte, um die Menschen stärker an sich zu binden. 

Gewissermaßen als Ausgleichzahlung trug er dann den Gläubigen auf, 

seinem Beispiel zu folgen und sich selber zu opfern, indem sie den (un-

sittlichen) Freuden des Diesseits (Hedonismus) entsagen. Mit Feldfrüch-

ten, Tieren oder ein paar sporadischen Menschenopfern gibt sich der 

Allmächtige also nicht mehr zufrieden. Und weil die Idee, dass Gott den 

Menschen braucht, um überhaupt (in den Köpfen der Gläubigen) zu exis-

tieren, nicht gedacht werden darf, werden noch heute ganze Legionen von 

Menschen zu Opfern eines längst überkommenen Opferkultes. 

P 

Papst: Oberhaupt der römisch-katholischen Kirche und als solcher eine 

Erfindung, denn: „Alle Macht des Papstes und seine sämtlichen Rechte 

beruhen auf einer Serie von Urkundenfälschungen, die mit der so ge-

nannten Konstantinischen Schenkung in der Mitte des 8. Jahrhunderts 

begann.“ (Fuld, Lexikon der Fälschungen, S. 169) 

Ein deutscher Kulturschaffender, wichtigster Mitgestalter der deut-

schen Hochsprache, geehrt mit der Bezeichnung unzähliger Plätze und 

Straßen, sowie Kirchengebäuden und Kirchengemeinden, die nach ihm 

benannt wurden, also jemand, von dem unsere Lehrer gesagt hätten: An 

dem kannst du dir ein Vorbild nehmen! – dieser Mann (Dr. Martin 

Luther) bezeichnete seinen Mitbewerber im Glauben als „wildes Tier“, 

„Krokodil“, „Wolf“, „Höllendrachen“, „Bestie der Erde“, als „Fast-

nachtslarve“, „Rattenkönig“ und „Räuber“, sowie als ein „erzpestilenzia-

lisches Ungetüm“ und „Monstrum“. Seine Heiligkeit sei ein „spitalisti-

scher, stinkender Madensack“, „besessen vom Teufel“, „des Teufels Bi-

schof und der Teufel selbst, ja der Dreck, den der Teufel in die Kirche 

geschissen“ hätte (Deschner, Die beleidigte Kirche, S. 15). Na, ja, man-

che Vorbilder sind wohl nicht mehr zeitgemäß. 

Paradies: Eine Volksweisheit besagt: „Das Paradies ist immer dort, wo 

man selbst gerade nicht ist.“ Das verweist uns auf die Lebenserfahrung, 

dass es sich offensichtlich um ein nicht eingelöstes Versprechen handelt 

und der Gläubige – sein ganzes Leben lang – auf der unerfüllten Suche 

danach ist.  



230  

Dabei ist das Paradies nicht mit dem christlichen  Himmel zu ver-

wechseln. Paradies ist – aus menschlicher Sicht – ursprünglich und Him-

mel ist zukünftig. Eine Gemeinsamkeit beider Vorstellungen ist jedoch, 

dass der Mensch dort in Frieden leben und unsterblich sein soll. 

Männliche Auffassungen oder Wunschvorstellungen, dass es im Para-

dies reichlich Sex gäbe – mit vielen tollen Frauen und unerschöpflicher 

männlicher Potenz –, sind im Christentum nicht vorgesehen. Wer solche 

Phantasien pflegt, sollte eventuell den Glauben wechseln und z.  B. Mus-

lim werden. Die Sexualität zwischen Mann und Frau war nämlich der 

einzige Grund („Sündenfall“), warum die Menschen aus dem christlichen 

Paradies der Zufriedenheit vertrieben wurden. So ist es auch nur konse-

quent, wenn Mick Jagger von den Rolling Stones millionenfach frustriert 

schrie: „I can get no satisfaction!“ („Ich werde nicht befriedigt!“). Das 

geht eben im Christentum nicht.  

Im paradiesischen Zustand stellte sich diese Frage überhaupt nicht, 

denn das christliche Paradies ist  / war asexuell. Seitdem wir aus dem Para-

dies vertrieben sind – d. h. wir sind nicht freiwillig gegangen –, stellt sie 

sich dann ständig. Bis wir dann im christlichen Himmel mit weißem 

Hemd wieder asexuell auf einer Wolke sitzen und heiteren Gemüts – weil 

nun ja nur noch Seele ohne Körper – auf der Harfe spielen und singen.  

Volkstümlich ist das Paradies mit dem Schlaraffenland gleichzuset-

zen, d. h. dem Ort, wo man nur noch faul herumliegt und einem die ge-

bratenen Tauben in den Mund fliegen. In der Variante der ‘Unschuld des 

Paradieses’ mystifizierten die christlichen Entdeckungsfahrer (Männer) 

mehrerer Jahrhunderte die paradiesischen Zustände in der Karibik, womit 

sie allerdings weniger an die Sonne und die Tropenfrüchte dachten, son-

dern damit vorwiegend die ‘unchristliche’, ohne Komplexe und Schuld-

gefühle gelebte Sexualität der ‘eingeborenen’ Frauen gemeint haben 

dürften. 

In diesem Zusammenhang wird wieder deutlich, dass weder das bibli-

sche Paradies noch der christliche Himmel Orte sind, in denen etwas 

nachgeholt werden könnte, was auf dieser Erde im Leben nicht gelebt 

wurde. 

Potenz des Mannes: ein mit Angst und Phantastereien besetzendes Feld 

männlicher, weiblicher und institutioneller Wünsche. Im christlichen 

Weltbild werden insbesondere dem  Teufel, den  Hexen (die vom 

Geschlechtsverkehr mit dem Teufel berichten), den „Äfflingen“, d.  h. 

allem, was „tierisch“ ist, eine außerordentliche Potenzkraft angedichtet; 



 231 

 

zu verstehen als Kombination aus Erektionsdauer, Penislänge und -dicke 

und der Häufigkeit des Samenergusses. Entsprechend wurde insbesondere 

dem „tierischen“ schwarzen Menschen eine „animalische“ und größere 

Potenz nachgesagt und er wurde darum beneidet, gesucht oder gefürchtet 

– jeweils nach Sichtweise. 

Unklar ist, ob es sich bei der Verteufelung der Potenz um einen 

Selbstschutz der christlichen Männer handelt, die, gegenüber der größeren 

sexuellen Potenz der Frau (in Dauer, Häufigkeit und Orgasmusfähigkeit), 

alle Erwartungen ‘zum Teufel gehen’ lassen müssen, um selbstgerecht ein 

beschauliches, christliches Sexualleben führen zu können ( Ehe; 

 Sexualität). 

Prädestination: Die Idee, dass alles im Leben durch Gottes Wille vor-

herbestimmt ist. In allen drei abrahamitischen Religionen gibt es starke 

Strömungen, die von dieser göttlichen (aus kindlicher Sicht: väterlichen) 

Vorherbestimmung allen Geschehens ausgehen. Auf die Frage, ob denn 

nun alles und tatsächlich alles vorherbestimmt sei und nicht Widersprüche 

dazu bestehen ( Theodizee,  Willensfreiheit), kann keine einfache, 

eindeutige Antwort gegeben werden – vor allem deshalb, weil die einzel-

nen Glaubenslehren die in diesem Zusammenhang auftretenden Wider-

sprüche nicht rational auflösen, sondern durch die Floskel „Geheimnis 

des Glaubens“ überdecken. Dennoch: Bei gutwilliger Auslegung der 

geistlichen Lehrsysteme und Kaschierung aller logischen Brüche, die in 

ihnen anzutreffen sind, lässt sich folgendes Grundmuster entdecken: 

Gott ist zwar die alleinige Ursache allen Geschehens, er verfolgt einen 

nur ihm in vollem Umfang bekannten Heilsplan, dennoch haben sowohl 

die Engel als auch die Menschen einen Freiheitsspielraum. Sie können 

sich entweder für das Gute oder für das Böse entscheiden. Ihre Wahl 

allerdings – und das macht die ganze Sache so verworren – hat Gott 

längst vorhergesehen. Auch ihr diesseitiges und jenseitiges Schicksal 

(u. a. die endgültige Verwerfung oder Gnade in den Augen Gottes) ist 

bereits vorbestimmt. Worin unter diesen Umständen noch die Freiheit des 

Menschen bestehen kann? Nun, das ist fürwahr ein ganz besonderes „Ge-

heimnis des Glaubens“, ein Geheimnis, wie man zugeben muss, das 

einem als Ungläubigen – wohl für alle Zeiten – logisch verschlossen 

bleibt. 

Die sehr weit gehenden Prädestinationslehren (z.  B. Calvin) haben die 

doppelte Funktion, alles was ist, zu rechtfertigen: Einerseits werden 

Schicksalsschläge geduldig und klaglos ertragen – „Wenn Gott es so 



232  

bestimmt hat, dann soll es so sein“ – und andererseits sind die wirtschaft-

lich Erfolgreichen die von Gott Auserwählten, denen es schon auf dieser 

Erde besonders gut gehen soll. 

Kritiker lästern gerne, dass der religiöse Grundsatz der  Vorsehung: 

„Der Mensch denkt, Gott lenkt“, bloß auf einer falschen Betonung oder 

einer missverstandenen grammatischen Struktur beruhe. So meinte Ber-

tolt Brecht, dass es sich hierbei nicht um eine Aufzählung, sondern um 

eine finale Konjunktion handele, in der zur Vereinfachung ein „dass“ 

hinter dem Komma fehle. Folglich müsse der Satz anders betont aus-

gesprochen werden (vor dem Komma die Stimme anheben): „Der Mensch 

denkt, (dass) Gott lenkt.“ 

R 

Rassismus (Apartheid), so haben es sich die Kirchen auf ihre Fahnen 

geschrieben, verstoße gegen die Menschenrechte. Das ist jedoch – zumin-

dest, was die Kirchen betrifft – eine ziemlich neue Erfindung. „Auffallend 

ist, dass es hierzulande vor allem die christlichen Kirchen sind, die sich 

lautstark zu Anwälten der unterdrückten Bevölkerungsmehrheit Süd-

afrikas gemacht haben. (...) So entsteht in der Öffentlichkeit gelegentlich 

das alleinige Bild eines christlich inspirierten Widerstandes gegen den 

Rassismus.“ (Proske, Christlicher Fundamentalismus, S. 19) Das Gegen-

teil ist der Fall, da erst durch die theologische Rechtfertigung das Funda-

ment für das ganze Apartheidssystem gelegt wurde. Aus der biblisch 

begründeten Überlegenheit der Christen bildeten diese Vorurteile die 

Grundlage einer anthropologischen Kolonialtheorie, die sich auf die Bibel 

bezog. Die drei Söhne Noahs wurden als die Stammväter der Rassen 

interpretiert, denn „von ihnen kommen alle Menschen auf Erden“ 

(1 Mose 9, 19). Japeth sei der Urahn aller Christen (also der Weißen), 

Sem der Vorfahre aller Semiten (also der Juden und Muslime) und Ham 

galt als Stammvater der Negriden. Mit der „Verdammnis“ Hams durch 

Noah: „Verflucht sei Kanaan und sei seinen Brüdern ein Knecht aller 

Knechte!“ war dann die biblische Grundlage gelegt: für Rassismus und 

 Sklaverei. Und da (nicht nur) im Mittelalter die Farbe Schwarz mit 

„Teufel, Hölle, Verdammnis, Tod, Trauer, Finsternis, Laster, Unglück, 

Verbrechen, Schmutz“ assoziiert wurde, hat’s gepasst – auch für den 

 Ku-Klux-Klan. 



 233 

 

Reliquien: von lat. reliquiae = Überreste eines Heiligen (Körperteile, 

Asche, Besitztümer etc.). Man weiß nicht, worüber man sich mehr wun-

dern soll: über den magischen Glauben, dass diesen Überresten besondere 

Macht innewohne, oder über die erstaunlichen anatomischen Eigenschaf-

ten der fachgerecht zerteilten Heiligenkörper: Zählt man die weltweit 

gesammelten Reliquien zusammen, scheinen Heilige mit vier Füßen, 

Händen oder Augen keine Seltenheit gewesen zu sein. Kein Wunder, dass 

man diesen besonderen Exemplaren der menschlichen Gattung bis heute 

besondere Aufmerksamkeit zukommen lässt ( Magie). 

Das Geschäftsprinzip war dabei denkbar einfach: Bekannte Reliquien 

zogen jährlich Tausende von Gläubigen an, die (für ihr Seelenheil, denn 

umsonst ist nichts) großzügig spendeten. Mit diesen Spenden konnten die 

Kirchen mit der bekannten Reliquie zu prächtigen (Wallfahrts-) Stätten 

ausgebaut werden, die wiederum dadurch noch mehr Pilger und Gläubige 

und weitere Schaulustige anzogen (z.  B. Kölner Dom,  Heilige Drei 

Könige), und so weiter und so fort. 

Ritualmord: Lange bevor blutrünstige Serien- und Ritualmörder zu be-

liebten Erfolgsgaranten der Filmindustrie wurden, haben sich die Men-

schen gruselige Geschichten über finstere Ritualmorde erzählt. Besonders 

beliebt war in christlichen Kreisen die Legende von den jüdischen Ritual-

mördern, die hauptsächlich in der Zeit vor Ostern christliche Kinder, 

vorwiegend Knaben, zu sich lockten, raubten oder kauften. In Verhöh-

nung des leidenden Christus sollen sie die Kinder gemartert und an ein 

Holzkreuz genagelt haben. Höhepunkt des für bare Münze genommenen 

Schauermärchens: Das durch Schächtung der Kinder gewonnene Blut 

sollen die Juden zur Herstellung ihres Brotes verwendet haben. So aben-

teuerlich diese Geschichte auch ist, solche Vorwürfe, die vor allem von 

katholischen Geistlichen verbreitet wurden, begleiteten die Juden bis in 

die Neuzeit hinein. „In der katholischen Kirche blieb auch nach dem 

Holocaust die antisemitische Tradition bestehen, vorgebliche Ritualmord-

opfer als Heilige zu verehren.“ (Fuld, Lexikon der Fälschungen, S. 274) 

 



234  

S 

Satanismus: In der Boulevardpresse wird immer wieder von satanisti-

schen Zirkeln und Ritualmorden berichtet, was ehrbare Christen (und 

nicht nur sie!) in kollektive Erregungszustände versetzt. Was häufig über-

sehen wird, ist, dass der Satanismus, der Glaube an die Macht des Teu-

fels, eine notwendige Begleiterscheinung des christlichen Glaubens ist 

( Teufel). Christliche Gruppierungen haben, um ihre eigene Existenz zu 

rechtfertigen, daher auch ein großes Interesse daran, das gesellschaftlich 

bedeutungslose Phänomen des Satanismus hochzuspielen.  

In diesem Zusammenhang gab es in den USA vor wenigen Jahren eine 

regelrechte Satanismus-Hysterie. Tausende von Frauen glaubten dank der 

Einflüsterungen ihrer christlich gepolten Therapeuten, von ihren eigenen 

Eltern im Rahmen satanischer Rituale missbraucht worden zu sein. Ob-

wohl kritische Psychologen den Satanismus-Spuk schnell durchschauten, 

landeten zahlreiche unschuldige Menschen im Gefängnis. Wie in den 

Zeiten der Hexenverbrennungen zeigte sich, dass gegen den christlichen 

Satanismus-Wahn, der in den USA fatalerweise auch noch von offiziellen 

politischen Stellen geschürt wurde, rationale Argumentation nur wenig 

ausrichten kann (vgl. Victor, Hexenjagd!). 

Was den christlichen Teufeljägern vor allem schwer zu fallen scheint, 

ist die Unterscheidung zwischen einem bloß symbolischen Bekenntnis zu 

Satan als provokativer Herausforderung der Establishment-Kultur und 

einem echten, kriminell orientierten Satanismus, der in der Realität – wie 

gesagt – nur äußerst selten anzutreffen ist. Insbesondere im Bereich der 

Rockmusik glaubten die Satanismusjäger den Teufel wirken zu sehen. Es 

schien ja auch alles sehr offensichtlich (und damit zugänglich für einfache 

Gemüter) zu sein: Die Rolling Stones hatten „Sympathy for the devil“ 

(Sympathie für den Teufel) bekundet und AC/DC bewegten sich mit 

sichtlich großem Vergnügen auf dem „Highway to hell“ (Schnellstraße 

zur Hölle). In Wirklichkeit entsprang der vermeintliche Satanismus dieser 

Bands jedoch keinem Glauben an die Macht Satans, sondern nur der Lust 

an der Provokation, oder besser: der Lust an der  Lust, einem Lebens-

prinzip, das das biedere Christentum restlos abgespalten und in die Sphä-

ren der Unterwelt abgeschoben hatte. 

Unfähig, dies zu erkennen, nahmen christliche Experten wie der 

Musiktheoretiker Prof. Dr. Friedrich Oberkogler alles für bare Münze, 

was in der Rockkultur mit einem ironischen Augenzwinkern formuliert 

wurde. So gab der Oberexperte Oberkogler den Lesern seiner Schrift Pop-



 235 

 

Musik: Faszination der Jugend folgende warnenden Schlussworte mit auf 

den Weg: „Seien wir uns an dieser Jahrtausendwende bewusst: die apo-

kalyptischen Tiere haben sich aus dem Abgrund erhoben und beginnen 

ihre Herrschaft auszubauen, um Menschheit und Erde aus der Bahn ihrer 

wesenseigenen Entwicklung zu werfen. [...] Die Pop-Musik ist für diese 

Mächte eine Waffe, die in der Seelensphäre dem physischen Zerstö-

rungswerk der Wasserstoffbombe in nichts nachsteht. [...] Nicht nur die 

‘Höhen’, auch der Abgrund hat seine Musik. Der ‘Underground’ des Pop 

ist in seiner Namensgebung symbolträchtiger, als er selbst es ahnt.“ 

(Oberkogler, Pop-Musik, S. 32) 

Wahrlich: Solche Sätze können nur von einem Menschen formuliert 

werden, der tatsächlich an die Macht des Teufels glaubt – von einem 

echten, überzeugten Christen. Außerhalb dieser merkwürdigen Spezies 

spielt der rituelle Satanismus (abgesehen von der Bildzeitung) kaum eine 

Rolle. 

Säuberung, ethnische: Wird als barbarischer Verstoß gegen das Völker-

recht betrachtet. Der Allmächtige sieht die Sache freilich vollkommen 

anders: „Und ich will deine Grenze festsetzen von dem Schilfmeer bis an 

das Philistermeer und von der Wüste bis an den Euphratstrom. Denn ich 

will dir in deine Hand geben die Bewohner des Landes, dass du sie aus-

stoßen sollst vor dir her. Du sollst mit ihnen und ihren Göttern keinen 

Bund schließen. Lass sie nicht wohnen in deinem Lande, dass sie dich 

nicht verführen zur Sünde wider mich; denn wenn du ihren Göttern 

dienst, wird dir das zum Fallstrick werden.“ (2 Mose 31-33)  

Wenn er denn existierte, müsste Gott schon allein wegen dieser Auf-

forderung vor das Kriegsverbrechertribunal in Den Haag gebracht wer-

den. 

Schmerzen: Für viele Christen über die Jahrhunderte hinweg der Weg 

zur Heiligkeit. Durch den qualvollen Tod der Hinrichtung des Religions-

namensgebers am Kreuz ist in „seiner Nachfolge“ jedes Ertragen von 

selbst oder fremd herbeigeführten Schmerzen ein Zeichen besonders 

tiefen Glaubens. Als im kaiserlichen Deutschland das (evangelische) 

Christentum noch Staatsreligion war, konnte Kaiser Wilhelm II. den deut-

schen Truppen, die zusammen mit europäischen Alliierten den „Boxer-

aufstand“ in China niederschlagen sollten, in seiner „Hunnenrede“ noch 

mit auf den Weg geben: „Bewahrt die alte preußische Tüchtigkeit, zeigt 

Euch als Christen im freudigen Ertragen der Leiden, möge Ehre und 



236  

Ruhm Euren Taten, Waffen und Fahnen folgen, gebt an Manneszucht und 

Disziplin aller Welt ein Beispiel  ...“ Josemaría Escrivá, der Gründer des 

Opus Dei-Ordens, in dem bis heute die Selbstgeißelung üblich ist, brachte 

die sadomasochistische Ausrichtung der glühenden Jesusnachfolge fol-

gendermaßen auf den Punkt: „Gesegnet sei der Schmerz. – Geliebt sei der 

Schmerz. – Geheiligt sei der Schmerz. – Verherrlicht sei der Schmerz!“ 

(Escrivá, Der Weg, Spruch 208) Interessanterweise ging der Ordensgrün-

der, der seinen schmerzensreichen Worten blutige Taten folgen ließ, nicht 

als ein besonders drastisches Beispiel für autoaggressive Psychopatholo-

gie in die Psychiatriegeschichte ein, sondern wurde kurz nach seinem Tod 

(1975) erst selig (1992) und dann – im Eilverfahren – heilig gesprochen 

(2002). 

Schöpfungsgeschichte: Der Bibel zufolge erschuf ein allmächtiger, güti-

ger  Gott in sieben Tagen  Himmel und Erde, Pflanzen, Tiere, Men-

schen und  Engel. Einige der Engel lehnten sich unter Führung Luzifers 

gegen Gott auf, wodurch das Böse entstand. Luzifer war es auch, der die 

ersten Menschen Adam und Eva dazu verführte, vom verbotenen Baum 

der Erkenntnis zu naschen, weshalb sie aus dem  Paradies verdammt 

wurden und die nachfolgenden Generationen an der sog.  „Erbsünde“ zu 

tragen haben. 

Von Seiten der Evolutionstheorie wurde diese Geschichte im 19. Jahr-

hundert nachhaltig entzaubert. Darwins Theorie belegte, 1. dass der 

Mensch als Produkt einer langwierigen natürlichen Evolution betrachtet 

werden muss (was den biblischen Terminplan vollkommen durcheinander 

brachte) und 2. dass der Homo sapiens sowohl von seiner biologischen 

Ausstattung als auch von seinem Verhaltensrepertoire der Familie der 

Primaten zuzurechnen ist (was wiederum ein recht merkwürdiges Licht 

auf Gott warf, der uns nach biblischer Auffassung nach seinem Ebenbilde 

geschaffen hat!). 

Zwar haben einige aufgeschlossene Theologen wie Teilhard de 

Chardin den mutigen Versuch unternommen, Schöpfungsgeschichte und 

Evolutionstheorie miteinander zu verbinden, allerdings mussten sie hierzu 

eine auf „Vervollkommnung“ ausgerichtete „Schöpfung im Werden“ 

unterstellen. Neuere Arbeiten zur Evolutionstheorie konnten demgegen-

über aber aufzeigen, dass die Evolution nicht im Sinne eines zwangs-

läufigen Fortschritts interpretiert werden darf. Von einer klaren Ziel-

richtung der Evolution im Sinne einer steten Vervollkommnung, Höher-

entwicklung etc. kann angesichts aktueller Forschungsergebnisse keine 

Rede mehr sein! Evolutionäre Prozesse sind in ihrer Gesamtheit fort-



 237 

 

schrittsneutral, sie können – je nach den vorliegenden Bedingungen – 

sowohl in Richtung einer Höherentwicklung wirken (verstanden als Zu-

nahme von Komplexität) als auch in Richtung einer Rückentwicklung 

(Abnahme von Komplexität) (vgl. u. a. Gould, Illusion Fortschritt sowie 

Wuketits, Naturkatastrophe Mensch).  

Unheil droht der christlichen Welterklärungssaga aber nicht nur aus 

der Biologie, sondern auch aus der Physik: Als wäre es für die Gläubigen 

nicht schon schlimm genug, dass sie (wie wir alle) nur Produkte einer von 

Zufällen bestimmten, ziellos dahin treibenden Evolution sind, sie müssen 

sich zudem auch noch damit abfinden, dass das von evolutionären Geset-

zen bestimmte Gastspiel des Lebens zeitlich begrenzt ist und unaufhalt-

sam auf ein letztes, tödliches Finale zusteuert. Ausgehend vom zweiten 

Hauptsatz der Thermodynamik prognostizierten Physiker schon Mitte des 

19. Jahrhunderts den Wärme- bzw. den Kältetod des Weltalls, einen Zu-

stand gleichmäßiger Temperaturverteilung, der keine Energieumwand-

lung, also folglich auch kein Leben mehr erlaube. Auch wenn die Er-

kenntnisse der Quantenmechanik und der Relativitätstheorie einige Modi-

fikationen dieses traditionellen kosmologischen Modells notwendig 

machten, an der grundlegenden Feststellung, dass das Leben ein zeitlich 

begrenztes Phänomen im Universum ist, hat sich nichts geändert (vgl. 

Kanitscheider, Auf der Suche nach dem Sinn). 

Ursprünglich galt die biblische Schöpfungsgeschichte als ein Ernst zu 

nehmender Tatsachenbericht, dem selbst in kleinsten Details nicht wider-

sprochen werden durfte. (Eine Position, die die Hardcorefraktion der 

Kreationisten bekanntlich auch heute noch vertritt.) Doch angesichts des 

Drucks der empirischen Daten, die über viele Jahrzehnte gesammelt wur-

den und deren Veröffentlichung selbst die einst so mächtige Kirche nicht 

unterdrücken konnte, lässt sich eine solch wortgetreue Auslegung der 

biblischen Schöpfungsgeschichte heute (außerhalb der USA!) nur noch 

schlecht verkaufen. Also lernte man dazu und schuf neue Hilfskonstruk-

tionen, um das einst Geglaubte mit dem nun besser Gewussten notdürftig 

in Einklang zu bringen.  

Ein Produkt dieser seltsamen Mixtur aus Glauben und halbherziger 

Wissenschaft ist die sog. „Intelligent Design“-Theorie. Diese verzichtet 

auf eine wortgetreue Übernahme der Schöpfungsgeschichte, unterstellt 

aber doch, dass die Welt angesichts ihrer Komplexität und Schönheit von 

einem intelligenten Designer, nämlich Gott, geschaffen sein müsse. So 

sehr sich die Verfechter dieser Theorie auch bemühen, wenigstens von 



238  

ihrem Sprachduktus her wissenschaftlich zu klingen, mit Wissenschaft hat 

das Ganze herzlich wenig zu tun: „Der Erklärungswert der Theorie ist 

gleich null, Vorhersagen können auf ihrer Basis nicht getroffen, (...) Ent-

wicklungsprozesse nicht nachvollzogen werden. Schon allein der Begriff 

‘Intelligent Design’ ist bei genauerer Betrachtung eine Absurdität sonder-

gleichen, denn wie ‘intelligent’, so muss man sich doch fragen, kann ein 

‘Designer’ schon sein, der eine derartig groteske Arbeitsweise an den Tag 

legt? Was um alles in der Welt veranlasste ihn beispielsweise dazu, zu-

nächst a) eine ungeheure Vielfalt von Dinosauriern zu erschaffen, später 

b) einen riesigen Felsbrocken auf deren Heimatplanet einschlagen zu 

lassen, damit c) die Dinosaurier wieder aussterben, um so d) Platz zu 

schaffen für die vermeintliche Krönung seiner Schöpfung, Homo sapiens? 

Keine noch so chaotische Grafikagentur, kein Fahrzeughersteller, keine 

Modefirma, kein Mensch, der halbwegs bei Verstand ist, würde einen 

Designer mit einer derart verheerenden Kosten-Nutzen-Bilanz einstellen! 

Für Kreationisten gilt er dennoch als Inbegriff der Intelligenz schlechthin. 

Wie es scheint, ist nichts, aber auch wirklich gar nichts, absurd genug, 

dass Menschen es nicht glauben und mit penetranter Hartnäckigkeit ver-

teidigen können …“ (Schmidt-Salomon, Wissen statt Glauben, S. 3 f.; 

siehe auch Schmidt-Salomon, Manifest, S. 56 f.) 

Schuld ist der zentrale Begriff der christlichen Moralphilosophie. Der 

Mensch soll sich seiner „großen Schuld“ bewusst sein und sühnevoll den 

Weg des Herrn beschreiten. Der für das Christentum konstitutive Moral-

begriff der „Schuld“ hat starke Gemeinsamkeiten mit dem ökonomischen 

Terminus „Schulden“. Bekanntlich ist der Mensch nach christlicher Auf-

fassung dem „lieben Gott“ einiges schuldig, da dieser nicht nur durch die 

Schöpfung von Himmel und Erde, sondern auch durch die Opferung 

seines Fleisch gewordenen, ihm wesensgleichen Sohnes eine schwer 

auszugleichende Vorausleistung erbracht hat. Um diese göttliche Voraus-

zahlung zumindest ansatzweise abzuarbeiten, ist der Mensch angehalten, 

Gottes Gebote strikt einzuhalten. Tut er dies nicht, läuft er Gefahr, sein 

metaphysisches Schuldenkonto weit über Limit zu überziehen, was post-

mortal mit höllischen Strafen vergolten wird.  

In der Verhaltenswissenschaft wurde das Konzept der Schuld unter 

dem Einfluss der christlichen Kultur lange Zeit sehr positiv gewertet. Das 

Gefühl der Schuld galt als wesentliche Voraussetzung für ein ethisch 

begrüßenswertes Verhalten. Mittlerweile werden aber vermehrt auch die 

Schattenseiten des Schuldkonzepts diskutiert. So wurde beispielsweise 

darauf hingewiesen, dass Schuldgefühle stärker als jede andere Emotion 



 239 

 

an der Entwicklung von Psychopathologien beteiligt sind (vgl. Watters, 

Tödliche Lehre, S. 122 ff.). Auch die weit verbreitete Vorstellung, dass 

das Konzept der Schuld maßgeblich dazu beitragen würde, unerwünschtes 

(antisoziales) Verhalten zu verhindern, gilt als widerlegt. Oft genug ist 

sogar das Gegenteil der Fall. Allzu häufig nämlich führt die Induktion 

von Schuldgefühlen („böser Junge, böses Mädchen“) sogar zu einer Ver-

stärkung unerwünschter Verhaltensmuster. Alles in allem besteht daher 

Grund zur Annahme, dass eine Gesellschaft, die ethische Entscheidungen 

nicht automatisch mit dem Schuld & Sühne-Komplex verbindet, mögli-

cherweise größere Chancen hätte, die Grundanforderungen einer huma-

nen Ethik in die Praxis umzusetzen ( Willensfreiheit). 

Seele: Die „Seele“ ist ein seltsam’ Ding. Nicht nur, dass bisher niemand 

eine solche Substanz je gesehen hat, geschweige denn, dass man sie hirn-

organisch (oder an ihrem angeblichen Hauptsitz: dem  Herzen) gefun-

den oder nachgewiesen hätte. Der aktuelle Katechismus der Katholischen 

Kirche lehrt uns zudem, „dass jede Geistseele unmittelbar von Gott ge-

schaffen ist – sie wird nicht von den Eltern ‘hervorgebracht’ – und dass 

sie unsterblich ist, wenn sie sich im Tod vom Leibe trennt, und sie wird 

sich bei der Auferstehung von neuem mit dem Leib vereinen“ (Katechis-

mus der Katholischen Kirche, S. 124). Wenn das stimmt, dürfen wir auf 

das angekündigte Geschehen nach unserem Tode einigermaßen gespannt 

sein. Hoffentlich lässt sich der liebe Gott mit der Auferstehung jedoch 

nicht allzu lange Zeit, denn wenn erst einmal die Sonne erloschen sein 

wird, dürfte es ziemlich unbehaglich werden in dem neuen Leib  … 

Sekte: Kleinere Religionsgemeinschaft (bei größeren oder großen würde 

‘man’ sich nicht trauen, den negativ aufgeladenen Begriff „Sekte“ zu 

benutzen), die aus einer Abspaltung von einer Mutterreligion hervor-

gegangen ist. Ursprünglich war auch das Christentum nichts anderes als 

eine jüdische Sekte. Dank geschickter Missionspolitik sowie historischer 

Zufälle konnte sich das Christentum jedoch innerhalb einiger Jahrhun-

derte so weit ausbreiten, dass es selbst die Interpretationsmacht erhielt, 

definieren zu können, was eine Sekte ist und was nicht.  

Dass der Begriff „Sekte“ heute so negativ besetzt ist, ist das Resultat 

intensiver Propagandaarbeit der alten Inquisitoren, aber auch der neuen 

„Sektenbeauftragten“. Sie haben es in der Vergangenheit meist gut ver-

standen, neue Anbieter auf dem Glaubensmarkt („Sekten“) wirkungsvoll 

(wenn auch oft mit unredlichen Mitteln!) zu behindern. Die dahinter ste-



240  

hende Angst vor religiösen Konkurrenzunternehmen ist dabei nicht völlig 

unbegründet, denn die meisten Sekten haben die zentrale Schwachstelle 

im Marketingkonzept der christlichen Amts-Religionen erkannt und set-

zen genau dort an: Egal, welche der vielen christlichen Kirchen, so richtig 

sicher sein können sich deren Gläubige nicht, ob sie denn tatsächlich in 

den Himmel kommen oder nicht zumindest noch ein paar hundert Jahre 

ins Fegefeuer müssen. Die christliche Korruption (Ablass) war zudem nur 

für die Wohlhabenderen möglich. Genau diese Unsicherheit (aus der 

Angst entsteht) ist zwar das zentrale Marketingelement der christlichen 

Großkirchen, aber bekanntlich ist das, was einerseits die größte Stärke ist, 

in anderem Zusammenhang gleichzeitig die größte Schwäche. Und darauf 

bauen diese kleinen Gruppen: Sie besitzen eine Reihe klarer Regeln (und 

Geldsummen), bei deren Erfüllung man sicher, d.  h. auf jeden Fall, in den 

Himmel kommt und zur Rechten Gottes sitzt. Das Seelenheil ist also 

‘berechenbar’ geworden.  

Betrachtet man allein die Glaubensinhalte, ist es für den unbefangenen 

Beobachter schwer, zwischen den sog. Sekten und den etablierten Reli-

gionen zu unterscheiden. Für jeden Unsinn, den man in den Sekten findet, 

entdeckt man auch eine Entsprechung in den großen Religionen. Der 

wesentliche Unterschied besteht in der gesellschaftlichen Macht. Hier 

sind die Religionen den Sekten per definitionem überlegen. Sie bezahlen 

diese Überlegenheit nach außen jedoch mit einer weit geringeren Binnen-

kontrolle der Mitglieder. Denn je größer die religiöse Institution ist, desto 

schwerer fällt es ihr, die Glaubensfestigkeit ihrer Mitglieder zu garantie-

ren. Würde man nur diejenigen zur christlichen Kirche zählen, die tat-

sächlich an den zentralen Glaubensbestandteilen des Christentums fest-

halten ( Himmel,  Hölle,  Gott und  Teufel,  Himmelfahrt und 

Auferstehung und  Jüngstes Gericht), was sich u. a. in der Häufigkeit 

des Gottesdienstbesuches ausdrückt, müsste man für die sog. Großkirchen 

in Deutschland feststellen, dass sie mittlerweile auch nur noch einen 

Sektenstatus besitzen.  

Selbstmord: Schon bereits der Begriff „Selbstmord“ ist diskriminierend, 

denn „Mord“ ist definiert als eine durch besondere sozialethische Ver-

werflichkeit charakterisierte vorsätzliche Tötung. Die Kriterien der Ver-

werflichkeit (niedrige Beweggründe, heimtückische, grausame Tatausfüh-

rung etc.) treffen auf den Suizid jedoch nicht zu, es sei denn, man nimmt 

an, dass der Mensch nicht die Verfügungsgewalt über sein eigenes Leben 

besitzt. Genau dieses Muster treffen wir im christlichen Glaubenssystem 

an. Wie im Falle des Verbots der Abtreibung behaupten Gläubige in Be-



 241 

 

zug auf den Suizid, dass der Mensch nicht nehmen kann, was Gott ihm 

gegeben hat. Seltsamerweise hindert dies die eifrigsten Vertreter dieser 

Position jedoch nicht daran, gleichzeitig für die Todesstrafe zu votieren. 

(Dies begründen sie damit, dass Menschen unter bestimmten Umständen 

– siehe die alttestamentarische Rechtsprechung – vor Gott und der Gesell-

schaft ihr Recht auf Leben verwirken können. Sie dürfen es sich jedoch 

nicht selber nehmen, sie müssen „gerichtet“ werden.)  

Richtig kurios wird die christliche Ächtung des Suizids dann, wenn 

man bedenkt, welche Bedeutung der Märtyrertod im christlichen Denken 

hat. Der dreieinige Gott höchstpersönlich trieb einen Teil seiner selbst in 

den sicheren Tod, schließlich wurde Jesus nach christlichem Verständnis 

allein dazu geboren, um durch eine Hinrichtung die Menschheit zu er-

lösen. Sofern es sich bei diesem Coup nicht um einen von langer Hand 

geplanten Suizid gehandelt hat, so doch wenigstens um „Tötung auf Ver-

langen“, was aus christlicher Sicht ebenfalls als höchst verwerflich gilt. 

P. S. Unter Humanisten besteht Einigkeit, dass der Mensch die Freiheit 

besitzen sollte, den Zeitpunkt seines Ablebens selbst zu bestimmen. Wir 

sollten daher den negativ geladenen Begriff „Selbstmord“ aufgeben und 

stattdessen die humanistische Alternative benutzen: Wer von „Freitod“ 

statt von „Selbstmord“ spricht, hat die religiösen Definitionsfallen zumin-

dest in diesem Punkt erfolgreich überwunden.  

Sexualität: Bei der christlichen Sexualität handelt es sich einerseits um 

ein Tabu, bei dessen erster Nicht-Beachtung es sich um den „Sündenfall“ 

gehandelt haben soll (umgehende Strafe: Vertreibung aus dem Paradies 

der  Unschuld und der Unwissenheit, Sterblichkeit des Menschen) und 

auf der anderen Seite ist Sexualität die „Erkenntnis“. So heißt es in der 

Bibel:. „Adam erkannte abermals sein Weib, und sie gebar ihm einen 

Sohn.“ (1 Mose 4, 25) Zudem wird Sexualität auch noch als das Ritual 

der mystischen „Vereinigung“ beschrieben: „Darum wird ein Mann sei-

nen Vater und seine Mutter verlassen und seinem Weibe anhangen, und 

sie werden sein ein Fleisch“ (1 Mose 2, 24).  

So wird das Natürlichste auf der Welt – dass zwei Erwachsene frei-

willig Sex miteinander haben – einerseits zur  Sünde erniedrigt (die 

 „Erbsünde“ wird, wie „Tripper“, sexuell übertragen) und andererseits 

zu einem Verhalten erhöht, mit dem nicht nur das göttliche Wissen von 

Gut und Böse erlangt, sondern auch das ‘Einswerden’, die Verschmel-

zung von Mann und Frau zu einem mystisch überhöhten ‘Wir’ erreicht 

wird. Diese Spanne in der Bewertung für dasselbe Verhalten zwischen 



242  

„dem Bösen schlechthin“ und „dem Göttlichen an sich“ ist kennzeichnend 

für die christlich geprägte Auffassung der menschlichen Sexualität und 

lässt sich als klassische „double bind“-Situation bezeichnen. Derartige 

Situationen sind dadurch gekennzeichnet, dass eine Autorität das gleiche 

Verhalten mit zwei, sich gegenseitig ausschließenden Sanktionen belegt. 

Mögliche Folge: schwere psychische Störungen bzw. Apathie des Men-

schen. 

Die Sündhaftigkeit der Sexualität: Die  Sünden der Bibel fallen vor-

nehmlich unter zwei Kategorien: Erstens, Gott nicht zu dienen, d.  h. sei-

nen Befehlen nicht zu gehorchen, und zweitens, mit den falschen Leuten 

(oder Tieren) Sex zu haben. Beides wird normalerweise mit dem soforti-

gen Tod bestraft. 

Das Trennkriterium für erlaubte Sexualität ist damit offensichtlich die 

Pflicht zur Erfüllung der biologischen Fortpflanzung des Menschen. Was 

dem dient, ist so ziemlich weitgehend erlaubt – wer ‘nur’  Lust hat und 

tut, was nur Spaß macht, wird mit der Todesstrafe bedroht ( Onanie; 

 Homosexualität). 

Mittlerweile hat sich allerdings selbst in christlichsten Kreisen herum-

gesprochen, dass Sexualität auch dann wertvoll ist, wenn sie nicht aus-

schließlich der Kinderzeugung dient. Die Bischofskonferenz ließ sich 

sogar zu folgendem leidenschaftlichen Statement hinreißen: „In einer 

christlichen Eheethik haben abwertende Urteile über die Sexualität keinen 

Raum.“ Aber sogleich kommt die erwartete Einschränkung: „…  es ist 

Aufgabe der Eheleute, eine Kultur der Geschlechtlichkeit zu entwickeln, 

die der Würde der Person entspricht. Daraus folgt als sittliche Orientie-

rung, dass alle jene Akte, durch welche die Eheleute leiblich eins werden, 

von sittlicher Würde sind.“ (Katholischer Erwachsenen-Katechismus II, 

S. 367) 

Geht man davon aus, dass das männliche genitale Eindringen in den 

Körper der Frau die Voraussetzung dafür ist, dass die Partner christlich 

„leiblich eins werden“ können, so wäre Analverkehr zwischen Ehemann 

und Ehefrau erlaubt, wenn er denn bloß auch das zweite Kriterium erfül-

len würde, denn die „kirchliche Lehrverkündigung über die Empfängnis-

regelung betont, dass die beiden entscheidenden Sinngehalte, die liebende 

Vereinigung und die [ ] Fortpflanzung, untrennbar miteinander verbun-

den sind ...“ (Katholischer Erwachsenen-Katechismus II, S. 369). Oral-

verkehr scheidet entsprechend von vornherein aus. Er ist wahren Christen 

unwürdig, da sie dadurch nicht leiblich eins werden ( Diktatur des Ge-



 243 

 

netariats). Die vaginale Penetration ist somit die einzige christlich er-

laubte Form der Sexualität.  

Schauen wir uns nun an, womit diese arg limitierte Sexualität christ-

lich befrachtet und dadurch gefährdet wird ( Ehe): „Die geschlechtliche 

Begegnung soll ein Vollzug [!] und eine Darstellung der ehelichen Liebe 

sein. Dem Glücken der Sexualität in der Ehe kommt große Bedeutung zu. 

[1] Das sexuelle Erleben vermag die Erfahrung des Einsseins mit dem 

geliebten Ehepartner zu vermitteln; [2] es schenkt in der Vereinigung das 

Gefühl tiefer Verbundenheit; [3] es lässt in den Härten und Belastungen 

des Lebens Glück erfahren; [4] es versöhnt in Auseinandersetzung und 

Streit; [5] es trägt zur Reifung und Entfaltung der Persönlichkeit, [6] zum 

Wachsen der gegenseitigen Liebe und [7] zur Förderung des ehelichen 

und familiären Klimas bei.“ (Katholischer Erwachsenen-Katechismus II, 

S. 367) 

Sakra! Was muss diese arme, auf vaginale Penetration reduzierte Se-

xualität – vergessen wir nicht: die Vereinigung immer der gleichen Frau 

mit immer dem gleichen Mann – alles leisten: Verschmelzung, Verbun-

denheit, Glück, Versöhnung, Entfaltung der Persönlichkeit und gutes 

Familienklima. Ist es verwunderlich, dass die Sexualität vor Überlastung 

zusammenbricht und sich dabei selbst zugrunde richtet? 

Sicherlich: Menschen könnten miteinander darüber reden und sich da-

durch von ein paar Anforderungen befreien. Aber: Wie soll man über 

etwas reden, wofür man keine Worte hat? Die Sprachlosigkeit der christ-

lich-abendländischen Kultur für den gesamten Urogenital-Bereich des 

Menschen ist hinlänglich bekannt. Hat man selber zu einer Form gefun-

den, die einem angemessen erscheint, kommt sofort das Kopfschütteln der 

Umgebung. Also schwankt man weiter zwischen medizinisch sterilen 

Begriffen (Penis, Vagina, Fellatio ...) und Vulgarität (Schwanz, Möse, 

blasen ...), redet unbeholfen von ‘sich lieben’, ‘miteinander schlafen’ oder 

‘poppen’, ‘vögeln’ oder dem als vulgär diskriminierten ‘ficken’. Obwohl 

die Beteiligten in manchen Fällen nicht einmal ihre Namen kennen, 

sprechen die Menschen im christlichen Kulturkreis seltsamerweise davon, 

dass die Leute „Liebe machten“ oder gar „sich liebten“. Das hat die 

gleiche Logik wie „miteinander schlafen“ für den Koitus, da gerade das 

Schlafen dabei nicht geschieht.  

Sicherheit: Eine – im Prinzip – wichtige Funktion von Religionen ist es, 

dem gläubigen Menschen Sicherheit in der Lebensorientierung zu geben. 

Wenn es in allen Unwägbarkeiten, Überraschungen und Zufällen des 



244  

Alltags heißt: „Das ist so sicher wie das Amen in der Kirche!“, dann hat 

das festliegende Ritual des Gottesdienstes eben dies geleistet: Planungs-

sicherheit. 

Die Kehrseite der Medaille: Ein allzu großes Vertrauen auf vor-

gegebene Lebensmuster ist in der Regel mit halsstarriger Borniertheit und 

Vorurteilen verbunden. Und gerade in einer dynamischen Zeit wie der 

heutigen brauchen Menschen ein starkes Maß an Experimentierfreudig-

keit, die mit blinder Traditionsgläubigkeit kaum zu vereinbaren ist.  

Sinn des Lebens, des Kosmos und „des ganzen Rests“ (Douglas Adams): 

Rationalisten, Skeptiker, Aufklärer geraten leicht in den Verdacht, welt-

anschauliche „Miesmacher“ zu sein. In der Tat ist kaum zu leugnen, dass 

die aufklärerische Vernunft nicht nur die Aussicht auf „ewige Glückselig-

keit“ im Jenseits verstellte, sondern auch das Selbstbewusstsein des Men-

schen im Diesseits untergrub. Homo sapiens erscheint dem kritischen 

Betrachter heute nicht mehr als gottgewollte Krönung einer gut gemein-

ten, gut gemachten Schöpfung ( Schöpfungsgeschichte), sondern als 

unbeabsichtigtes, kosmologisch unbedeutendes und vorübergehendes 

Randphänomen eines sinnleeren Universums. Das mag auf den ersten 

Blick trostlos erscheinen – und doch ist die Botschaft der Aufklärung bei 

genauerer Betrachtung keineswegs düster. Es handelt sich vielmehr um 

eine durchweg „frohe“ Botschaft, die den Vergleich mit der „religiösen 

Konkurrenz“ keineswegs zu scheuen braucht (vgl. Schmidt-Salomon, 

Manifest). 

Schon Epikur hatte erkannt, dass derjenige, der nach dem Sinn des 

Lebens sucht, vor allem in den Sinnen suchen muss, denn Sinn erwächst 

aus Sinnlichkeit: „Ich weiß nicht, was ich noch als Gutes ansehen soll, 

wenn ich die Freuden des Geschmacks, die Freuden der Liebe, die Freu-

den des Gehörs, schließlich die Erregungen beim Anblick einer schönen 

Gestalt abziehe.“ Dabei vergaß Epikur nicht, auf den notwendigen, mitt-

lerweile auch empirisch bestens belegten (siehe Klein, Glücksformel) 

Zusammenhang von Glückseligkeit und Gerechtigkeit hinzuweisen, in-

dem er darauf aufmerksam machte, dass allein der „gerechte Mensch … 

sich des Seelenfriedens erfreut, während der ungerechte übervoll ist von 

Unfrieden“.  

So überzeugend Epikur auch argumentierte und im Einklang mit sei-

ner Lehre lebte, er fand über viele Jahrhunderte weit mehr Feinde als 

Nachahmer. Die meisten Menschen wollten sich nicht damit abfinden, 

dass der Sinn des Lebens im Leben selbst liege. Sie strebten nach „Höhe-



 245 

 

rem“, nach einem alles umfassenden Sinn, der über die (lächerlichen?) 

paar Erdenjahre hinausgehen und den Tod eliminieren sollte. Sie fanden 

diesen „Übersinn“ in den verschiedenen Religionen, die angaben, einen 

über den Sinnen liegenden, also übersinnlichen Sinn stiften zu können. 

Allerdings: Diese Sinnstiftung verlangte ihren Preis – und zwar einen aus 

weltlicher Perspektive unangemessen hohen Preis, denn die Fixierung auf 

das Jenseits führte zu einer Vernachlässigung des Diesseits, die Orientie-

rung am Übersinnlichen zur Ächtung des bloß Sinnlichen.  

Richard Dawkins brachte das Grundproblem der religiösen „Über-

sinn“-Sucher einmal sehr schön auf den Punkt, als er schrieb: „In einem 

Universum mit blinden physikalischen Kräften und genetischer Ver-

doppelung werden manche Menschen verletzt, andere haben Glück, und 

man wird darin weder Sinn und Verstand noch irgendeine Gerechtigkeit 

finden. Das Universum, das wir beobachten, hat genau die Eigenschaften, 

mit denen man rechnet, wenn dahinter kein Plan, keine Absicht, kein Gut 

oder Böse steht, nichts außer blinder, erbarmungsloser Gleichgültigkeit.“ 

(Dawkins, Fluss in Eden, S. 151) Wer angesichts solcher Rahmenbedin-

gungen immer noch nach dem „Sinn des Ganzen“ sucht (und sich dabei 

nicht selber in die Tasche lügt), wird am Ende notwendigerweise leer 

ausgehen ( Theodizee), denn der religiöse Übersinn ist längst als empi-

rischer Unsinn entlarvt.  

Im Unterschied zu den religiösen Heilserzählungen vermag das säku-

lare Denken einen Sinn zu vermitteln, der erstens tatsächlich sinnlich 

erfahrbar ist – und nicht übersinnlich herbei geträumt werden muss – und 

der zweitens im Einklang steht mit dem besten Erkenntnissystem, das die 

Menschheit in ihrer Geschichte entwickelt hat: der Wissenschaft. Wenn 

überhaupt jemand heutzutage den Anspruch erheben kann, eine „frohe 

Botschaft“ zu verkünden, dann sicherlich nicht die Jünger des christlichen 

Messias, sondern die Freunde Epikurs.  

Sklaverei erscheint uns meist recht weit weg – so nach dem Prinzip von 

„Onkels Toms Hütte“ der schwarzen Sklaven in den Südstaaten der USA 

–, aber mitnichten, die „Leibeigenschaft“ auch in Deutschland (bis Ende 

des 18. Jahrhunderts) war nichts anderes als eine (anders ausgeprägte) 

Form der Sklaverei. So heißt es heute im Strafgesetzbuch StGB § 233 

„Menschenhandel zum Zweck der Ausbeutung der Arbeitskraft. (1) Wer 

eine andere Person unter Ausnutzung einer Zwangslage oder der 

Hilflosigkeit, die mit ihrem Aufenthalt in einem fremden Land verbunden 



246  

ist, in Sklaverei, Leibeigenschaft oder Schuldknechtschaft (...) bringt“, 

der wird bestraft.  

Und wenn „weichgespülte Christen“ heute behaupten, sie hätten die 

Menschenrechte erfunden, haben sie entweder ihr „Heiliges Buch“ nicht 

gelesen oder leiden an partiellem Gedächtnisschwund. In der Bibel wird – 

entsprechend dem Zeitfenster, in dem die Texte verfasst wurden –, die 

Sklaverei grundsätzlich gerechtfertigt. So heißt es: „Wenn dein Bruder 

neben dir verarmt und sich dir verkauft, so sollst du ihn nicht als Sklaven 

dienen lassen; sondern wie einen Tagelöhner. (...) Willst du aber Sklavin-

nen und Sklaven haben, so sollst du sie kaufen bei den Völkern, die um 

euch her sind (...) und sollst sie vererben euren Kindern zum Eigentum für 

immer.“ (3 Mose 39 ff.) Und wie soll man diese Sklaven behandeln? Ganz 

schlicht: „Der Esel braucht Futter, den Stock und seine Last und der 

Sklave Brot, Strafe und Arbeit. Halte den Sklaven zur Arbeit an, so hast 

du Ruhe vor ihm; lässt du ihn müßig gehen, so will er frei sein. Joch und 

Riemen beugen den Nacken.“ (Sir 33, 25-27)  

Der Einwand, das sei ja alles das schreckliche Alte Testament, wir 

wollen doch die  „Frohe Botschaft“ der Evangelien hören, kennt die 

Bibel nicht. „Ihr Sklaven, seid gehorsam euren irdischen Herren mit 

Furcht und Zittern, in Einfalt eures Herzens, als dem Herrn Christus.“ 

(Eph 6, 5). Oder: „Alle, die als Sklaven unter dem Joch sind, sollen ihre 

Herren aller Ehre wert halten, damit nicht der Name Gottes und die Lehre 

verlästert werde.“ (1 Tim 6, 1) Und natürlich gibt es auch noch jene 

freundliche Anweisung: „Ihr Sklaven, ordnet euch in aller Furcht den 

Herren unter, nicht allein den gütigen und freundlichen, sondern auch den 

wunderlichen. Denn das ist Gnade, wenn jemand vor Gott um des Gewis-

sens willen das Übel erträgt und leidet das Unrecht. Denn was ist das für 

ein Ruhm, wenn ihr um schlechter Taten willen geschlagen werdet und es 

geduldig ertragt? Aber wenn ihr um guter Taten willen leidet und es er-

tragt, das ist Gnade bei Gott. Denn dazu seid ihr berufen, da auch Christus 

gelitten hat für euch und euch ein Vorbild hinterlassen, dass ihr sollt 

nachfolgen seinen Fußtapfen.“ (1 Petr 2, 18-21) Na wunderbar, wer am 

meisten leidet, ist der Gnade Gottes am nächsten! Was für eine „Frohe 

Botschaft“! Perfekt geeignet für Sado-Masochisten. 

Sodomie: Ähnlich wie bei der  Onanie, ist der biblische Bezug um die 

sexuell sprachlose Ecke gedacht. Mit Sodomie bezeichnen wir heute den 

geschlechtlichen Umgang des Menschen mit Tieren, früher wurde mit 

dem Begriff vor allem der Analverkehr unter Männern gekennzeichnet 

( Homosexualität). Dies war wohl auch das „Delikt“, das sich die Men-



 247 

 

schen von  Sodom haben zuschulden kommen lassen und das ihre Ver-

nichtung durch den biblischen Rachegott verursacht hat. 

Wie weit der Begriff der Sodomie als Kennzeichnung angeblich ver-

derbter Sexualpraktiken gefasst werden kann, zeigt ein Blick in die Ge-

setze und die Rechtsprechung einiger US-Bundesstaaten, in denen, „selbst 

bei verheirateten Paaren alles außer der guten alten [ ] Missionarsstel-

lung [illegal ist]. Davon abweichendes Liebespiel fällt unter den Begriff 

der ‘Sodomie’. Sogar Brüsteküssen ist in Florida dem Gesetz nach ver-

brecherisch.“ (Berliner Zeitung, 16.2.1998) 

Staat: Gut: „Gebt dem Kaiser, was dem Kaiser gehört, und Gott, was 

Gott gehört.“ (Mk 12, 17) Nun, den Kaiser gibt es nicht mehr, dem kann 

man also nichts mehr geben, und Gott? 

Besser: „Man muss Gott mehr gehorchen als den Menschen.“ (Apg 5, 

29) Das steht da, nur um klarzustellen, dass nicht etwa Kaiser und Gott 

gleichberechtigt nebeneinander stehen. 

Noch besser: „Denn es gibt keine staatliche Gewalt, die nicht von Gott 

stammt.“ (Röm 13, 2) Den Revoluzzern sei also ins Stammbuch geschrie-

ben: Wer sich gegen die staatliche Gewalt auflehnt, der lehnt sich gegen 

Gott auf ...! 

Am besten: „Die [] Kirche ist nicht [irgend] ein gesellschaftlicher 

Interessenverband. Ihre transzendente Dimension und ihr universaler 

Heilsanspruch [!] übersteigen und umgreifen vielmehr alle Bedürfnisse 

und Interessen von Gesellschaft und Staat.“ (Katholischer Erwachsenen-

Katechismus II, S. 256) Fazit: Seid umschlungen, ihr Millionen (Euro aus 

der Staatskasse)! Mit rund 20 Milliarden Euro sind 2002 die beiden gro-

ßen Kirchen in Deutschland aus Steuergeldern (zusätzlich zum Kirchen-

steueraufkommen!) subventioniert worden (Frerk, Finanzen und Vermö-

gen). So tragen auch die Konfessionslosen zur Finanzierung der weiteren 

christlichen Heilsgeschichte bei.  

Stolz: Der Stolz von Eltern auf Leistungen ihrer Kinder ist eigenartig und 

unangebracht. Nicht weil Stolz eine der katholischen Todsünden ist, son-

dern weil man – wenn überhaupt! ( Willensfreiheit) – nur auf eigene 

Leistungen und Erfolge stolz sein kann. Biblisch wird der elterliche Stolz 

dennoch gestützt, denn es steht geschrieben: „An ihren Früchten sollt ihr 

sie erkennen. ... Also ein guter Baum bringt gute Früchte; aber ein fauler 

Baum bringt arge Früchte.“ (Mt 7, 16) Insofern ist der elterliche Stolz 



248  

also doch Stolz auf sich selbst, denn bringt das Früchtchen gute Leistun-

gen, sind Papa und Mama Baum wohl auch gut geraten. 

Sünde: „Immer geht es bei der Sünde darum, dass der Mensch den Bund 

bricht, den Gott mit ihm geschlossen hat. [...] Sünde ist: Absage an den 

Vater, Abkehr von Gott, dem der Mensch doch alles Gute verdankt [...]. 

Der Sünder lebt in der Finsternis (1 Joh 1, 5 f.), die Sünde führt zum Tod 

(Joh 8, 24).“ (Katholischer Erwachsenen-Katechismus II, S. 78 f.) Die 

todbringende Sünde ist allerdings ausschließlich der Unglaube, „denn 

wenn ihr nicht glaubet, dass ich es [Jesus, der Sohn Gottes] bin, so werdet 

ihr sterben in euren Sünden“ (Joh 8, 24). 

Nimmt man beide Aussagen in ihrem Kern ernst, dann ist es ein ge-

nialer Verkaufstrick. Das Entscheidende dabei ist, dass der Mensch mit 

Sicherheit eines Tages sterben wird und sich fragt: Warum sterbe ich und 

was kommt danach?  

Die Ausbeutung der Angst vor dem Tod ist historisch die eigentliche 

Quelle der konfessionellen Macht (über das Denken der Menschen). Der 

Clou besteht in dem Versprechen, wenn du folgsam bist, gehorsam und 

alles tust, was die Kirche dir sagt und von dir will (z.  B. dein Geld), 

kommst du in den Himmel, wo es dir dann gut geht ( Sekte). Das 

eigentliche Versprechen hätte lauten müssen: Wer nicht sündigt, der stirbt 

auch nicht mehr. Das wäre aber zu einfach zu überprüfen gewesen und 

hätte sich natürlich als Lüge entpuppt, und so wird der Kaufvertrag erst zu 

einem Zeitpunkt eingelöst (nach dem Tod), bei dem von den Lebenden 

per Definition keiner anwesend sein kann. 

Im bürgerlichen Geschäftsleben würde so etwas als schwerer Betrug 

bezeichnet und bestraft werden. Vielleicht hat deshalb niemand von uns je 

den zugrunde liegenden Vertrag gesehen. Mit niemandem, den wir ken-

nen, hat ein Gott irgendeinen Bund geschlossen und wenn ein Mensch 

glaubt, dass er ein besonderer Bündnispartner oder gar der Sohn irgend-

eines Gottes sei, dann ist das seine Privatsache oder, falls er gemein-

gefährlich wird, eine Angelegenheit für die psychiatrische Abteilung des 

örtlichen Krankenhauses. 



 249 

 

T 

Taufe: Die Taufe ist (nach katholischer und evangelischer Auffassung) 

ein „unauslöschliches Prägesiegel Gottes“, mit dem man überraschender-

weise – und auch nur in Deutschland – zahlungspflichtiges Mitglied einer 

konfessionellen Körperschaft des öffentlichen Rechts wird. Der Auffas-

sung, dass es sich um einen unrechtmäßigen Eingriff in die bürgerlichen 

Rechte des Kindes handeln würde, wenn es hilflos als Kleinkind von den 

Eltern in eine Kirche getragen und dort einem magischen Ritual der Teu-

felsaustreibung ( Exorzismus) ausgeliefert wird, das gleichzeitig als 

formelle Beitrittserklärung auch juristische Folgen hat, ist vom Bundes-

verfassungsgericht widersprochen worden, da es sich dabei angeblich – 

aber höchstrichterlich ‘abgesegnet’ – um ein erlaubtes Recht der „elterli-

chen Fürsorge“ handeln würde.  

Interessanterweise hat der Religionsnamensgeber (Christus) selbst 

weder einen Menschen getauft noch irgendjemand anderen dazu auf-

gefordert zu taufen (schon gar nicht kleine Kinder). Der so genannte 

„Taufbefehl“ wurde Jesus erst nach seinem Tode zugesprochen (Mt 28, 

18-20). Nach Markus braucht man nur zu glauben, um nicht verdammt zu 

sein (Mk 16, 16), Lukas und Johannes berichten überhaupt nichts von der 

Taufaufforderung. So können die Christen, wenn sie die (Kinder-) Taufe 

begründen sollen, sich nicht auf Christus beziehen, sondern nur auf Jo-

hannes den Täufer, der eindeutig kein Christ war. 

Teufel: Ohne Gottes finstren Gegenspieler wären alle christlichen Pfarrer 

und Pastoren in allen Rangstufen und Dienstgraden arbeitslos, denn gäbe 

es den Teufel nicht, gäbe es auch keine Experten für christliche Magie 

und Abwehrzauber (Taufe, Kommunion, Konfirmation, Beichte, Firmung 

usw.). Ohne Teufel gäbe es kein Christentum, denn wo die Bedrohung 

fehlt, bedarf es auch keiner Erlösung. Deshalb müssen die christlichen 

Kirchen nicht nur den Glauben an Gott lehren, sondern auch den Glauben 

an den Teufel. Und je stärker der Glaube an den Teufel ist, desto höher ist 

auch das Ansehen derer, die uns vor ihm schützen können.  

Zwar könnte man meinen, dass das Problem schon dadurch gelöst sei, 

dass der Teufel in der  Hölle festsitzt und vom Oberbefehlshaber der 

Engel, dem Erzengel Michael, strengstens bewacht wird, anscheinend hat 

er aber ab und zu Freigang, weshalb es eine erkleckliche Zahl von Chris-



250  

ten gibt, die allen Ernstes behaupten, den „Leibhaftigen“ gesehen zu ha-

ben.  

Im Alltagssprachgebrauch gibt es den Teufel in zumindest zwei ge-

gensätzlichen Varianten: Als böser, mächtiger Teufel, Widersacher Got-

tes, und als „armer Teufel“, der eine gute Portion Dummheit besitzt und 

wieder auf etwas hereingefallen ist. Unter gläubigen Christen und Satani-

sten (zwei Seiten einer Medaille!) ist jedoch unstrittig, dass es eine weit-

aus größere Anzahl von Teufeln gibt. Neben einer Unmenge von Teufeln 

niedriger bis mittlerer Rangordnung gibt es auch Teufel des „gehobenen 

Dienstes“. So gibt es arbeitsteilig beispielsweise  sieben ‘Dämonen-

fürsten’, die den Menschen versuchen, damit er eine der sieben  Tod-

sünden begehe: Luzifer fördert den Hochmut, Mammon den Geiz, Asmodi 

die Unkeuschheit, Satan den Zorn, Beelzebub die Maßlosigkeit, Leviathan 

den Neid und Belphegor die Trägheit ( Teufel). 

Theodizee: Der Versuch, die Übel der Welt mit dem Glauben an Gottes 

Allmacht, Weisheit und Güte in Einklang zu bringen (vgl. hierzu auch das 

Standardwerk von Gerhard Streminger). Der griechische Philosoph 

Epikur hat das Grundproblem bereits vor rund 2300 mustergültig for-

muliert: „Entweder will Gott das Übel beseitigen und kann es nicht, oder 

er kann es und will es nicht, oder er kann es nicht und will es nicht, oder 

er kann es und will es. Wenn er nun will und nicht kann, so ist er 

schwach, was auf Gott nicht zutrifft. Wenn er kann und nicht will, dann 

ist er missgünstig, was ebenfalls Gott fremd ist. Wenn er nicht will und 

nicht kann, dann ist er sowohl missgünstig wie schwach und dann auch 

nicht Gott. Wenn er aber will und kann, was allein sich für Gott ziemt, 

woher kommen dann die Übel, und warum nimmt er sie nicht weg?“ 

Das Theodizeeproblem wird vor allem dann akut, wenn große Kata-

strophen über die Menschen einbrechen – wie unlängst die Tsunami-

Flutkatastrophe in Südostasien, bei der – ausgelöst durch ein gewaltiges 

Beben ausgerechnet am zweiten Weihnachtstag 2004 – weit mehr als 

Hunderttausend Menschen, darunter zahlreiche Kinder, ihr Leben ver-

loren. In solchen Fällen stellt sich für die Gläubigen die Frage: Wie 

konnte Gott solches Leid zulassen? Den logischen Schluss, dass eben kein 

allmächtiger, allwissender, allgütiger Gott die Geschicke der Menschheit 

bestimmt, sondern dass wir alle vielmehr auf Gedeih und Verderb dem 

sinnfreien Zusammenspiel von Zufall und Notwendigkeit ausgeliefert 

sind (vgl. Klein, Alles Zufall), ziehen die wenigsten. 



 251 

 

Dem Judentum ist das Theodizeeproblem übrigens unbekannt, da es 

im Alten Testament nur einen allmächtigen Gott gibt, der tatsächlich für 

alles zuständig ist, auch für alles Bösartige – deshalb erscheint manchem 

Christen das Alte Testament auch so befremdlich. Das Theodizeeproblem 

des allmächtigen und nur wohlwollenden Gottes ist ein Problem, das sich 

Paulus stellte, als er in seiner Heidenmission den Griechen etwas von 

einem netten Gott erzählten musste und ihnen nicht mit diesem zornigen 

jüdischen Gewaltgott kommen konnte. In der behaupteten Abkoppelung 

des Christentums von den jüdischen Gesetzen und der Anbindung nur an 

den Glauben, in dem sich die Liebe zwischen Gott und dem Menschen 

zeige, hatte Paulus dann den Salat: Da Jesus nur über die Erfüllung der 

Weissagungen des Alten Testaments als Messias legitimiert war, konnte 

er das Alte Testament nicht einfach für überflüssig erklären. Diese legiti-

matorische Verklammerung zwischen Altem und Neuem Testament be-

reitet seitdem nicht nur Theologen viel Kopfzerbrechen und hat als Kon-

sequenz eigenartige Formulierungen hervorgebracht, die versuchen, bei-

des unter einen Hut zu bekommen. So formulierte beispielsweise der 

Kirchenlehrer Augustinus: „Der allmächtige Gott könnte in seiner unend-

lichen Güte unmöglich irgend etwas Böses in seinen Werken dulden, 

wenn er nicht dermaßen allmächtig und gut wäre, dass er auch aus dem 

Bösen Gutes zu ziehen vermöchte.“ – Wer diesen Satz gerade nicht ver-

standen hat, der hat noch seinen klaren Verstand behalten ( Willens-

freiheit). 

Theologie (griech. Geist / Lehre Gottes) ist das Bemühen, aus Nicht-

Geschehenem, frei erfundenen Märchen, zusammengestückelten Meta-

phern, verhunzten Überlieferungen, zensierten Berichten, traditionellen 

Behauptungen, (und im katholischen Spektrum zusätzlich) päpstlichen 

Enzykliken und Konzilsbeschlüssen einen nachvollziehbaren Zusammen-

hang herzustellen. Theologie ist ein mittelalterliches Relikt, das immer 

noch den Rang eines Universitätsfaches besitzt und an dessen Unsinn 

(zumindest im Bereich der theologischen Dogmatik) sowohl die Aufklä-

rung als auch die Kriterien von Wissenschaftlichkeit so ziemlich vorbei 

gegangen sind. 

Wenn es einen Beweis bräuchte, dass in der  Bibel nicht die Worte 

Gottes aufgeschrieben wurden, würde allein schon die Theologie genü-

gen. In der Notwendigkeit, aus den oben angedeuteten Widersprüchlich-

keiten etwas ‘Geistvolles’ zu sagen, kreiert sich jeder Theologe seine 

eigene Bibel, indem er alles, was ihm persönlich in der offiziellen Bibel 



252  

nicht passt, einfach als unwahr erklärt oder anderes Wissen dazu erfindet. 

In dieser Weise verkommt die Theologie zu einer subjektiven Geheim-

wissenschaft. Entsprechend sind den Kirchen die Erkenntnisse ihrer eige-

nen Theologen so ziemlich egal, da sie entweder keine Konsequenzen 

daraus ziehen oder besonders kritischen Theologen einfach die kirchliche 

Lehrbefugnis entziehen (siehe beispielsweise den Fall des ehemaligen 

Theologen Gerd Lüdemann, vgl. u.  a. Lüdemann, Im Würgegriff der Kir-

che): „Weh euch Schriftgelehrten! Denn ihr habt den Schlüssel der Er-

kenntnis weggenommen.“ (Lk 11, 52) 

Todesstrafe: Einer der Gründe, warum im Grundgesetz der Bundesrepu-

blik Deutschland plebiszitäre Elemente (Volksabstimmung, Volksent-

scheid) nicht vorgesehen wurden, ist die Ablehnung der Todesstrafe 

durch die Verfassungsgeber, während die damalige christliche Mehrheit 

in der Bevölkerung entschieden für die Todesstrafe eintrat. 

Die Neigung zum „kurzen Prozess“ ist theologisch gut begründet. Das 

nomadisierende Wüstenvolk des Alten Testaments konnte für schwere 

Sünden keine Gefängnisse einrichten und so finden wir im 3. Buch Mose 

folgendes Strafregister: des Todes sterben (15 x); aus dem Volk ausrotten 

(5 x); im Feuer verbrennen (4 x); steinigen (1 x) und: „Ohne Kinder sollen 

sie sterben“ (4 x). Also fünfundzwanzigmal die körperliche Todesstrafe 

und viermal die genetische Todesstrafe (3 Mose 20). 

Die Hoffnung, dass der katholische Katechismus lernfähig sein könne, 

wird (wie immer?) enttäuscht: „Nach Paulus steht die staatliche Obrigkeit 

im Dienst Gottes und verlangt, dass du das Gute tust. Wenn du aber das 

Böse tust, fürchte dich! Denn nicht ohne Grund trägt sie das Schwert. Sie 

steht im Dienst Gottes und vollstreckt das Urteil an dem, der Böses tut 

(Röm 13, 4). In der christlichen Tradition wird hieraus das Recht des 

Staates abgeleitet, das Todesurteil auszusprechen, wenn der Täter durch 

ein entsprechend strafwürdiges Verbrechen das Recht auf Leben verwirkt 

habe.“ (Katholischer Erwachsenen-Katechismus II, S. 285) Als Zweck [!] 

der Todesstrafe wird angegeben: Vergeltung und Sühne der Tat, Ab-

schreckung anderer, Sicherung der Gesellschaft. 

Der abschließende kleine Schwenk im Katechismus, es „hat sich die 

Überzeugung verstärkt, dass Christen – besonders in unseren Verhältnis-

sen – keine Verfechter der Todesstrafe sein sollten“, dürfte als opportuni-

stische Minderheitsposition zu betrachten sein, die in anderen politischen 

Systemen auch anders ausfällt, denn: „Wer Menschenblut vergießt, des-



 253 

 

sen Blut soll auch durch Menschen vergossen werden; denn Gott hat den 

Menschen zu seinem Bilde gemacht.“ (1 Mose 9, 6) 

Von daher ist es auch kein Wunder, dass in „God’s own country“, den 

USA, weiterhin die Todesstrafe in vielen Bundesstaaten praktiziert wird. 

Dass die Speerspitze der christlichen Tugendwächter bei den Hinrichtun-

gen in der ersten Reihe sitzt, passt ins Bild. Immerhin: Der „wiedergebo-

rene Christ“, US-Präsident George W. Bush, folgt einmal im Jahr einer 

altwürdigen Tradition und entspricht dem Gnadengesuch eines Todes-

kandidaten. Die noble Geste, die Jahr für Jahr kurz vor Thanksgiving 

erfolgt, gilt jedoch leider keinem zum Tode verurteilten Menschen, son-

dern dem „schönsten Truthahn der Saison“. 

Todsünde: Über die normale  Sünde erhebt sich die Todsünde, weil sie 

aus freier Entscheidung gegen die „göttliche Ordnung“ begangen wurde. 

Ein Mensch, der sich derart frei entscheidet, hat entsprechend auch keine 

Furcht, damit keine  Ehrfurcht, ist als christlicher Untertan nicht zu 

gebrauchen und gehört „ausgerottet“ – zumindest, wenn er keine  Reue 

zeigt. Der katholische Katechismus lehrt uns: „Die Barmherzigkeit Gottes 

ist grenzenlos, wer sich aber absichtlich weigert, durch Reue das Erbar-

men Gottes anzunehmen, weist die Vergebung seiner Sünden und das 

vom Heiligen Geist angebotene Heil zurück. Eine solche Verhärtung kann 

zur Unbußfähigkeit bis zum Tod und zum ewigen Verderben führen.“ 

(Katechismus der Katholischen Kirche, S. 489) 

Töten soll man nach der Bibel nicht, denken so manche, die das Gebot: 

„Du sollst nicht töten“ brav aufsagen können. Ist aber anders gemeint, 

denn es soll biblisch heißen, dass man nicht außerhalb des Gesetzes töten 

darf. Alle Ausrottungen des Alten Testamentes bis hin zum Verbrennen 

aller Ungläubigen in den Öfen des Neuen Testamentes sind also soweit in 

Ordnung, denn sie geschehen innerhalb der Gesetze. Deshalb ist es inner-

halb der biblischen Logik auch kein Widerspruch, wenn es nur wenige 

Verse nach „Du sollst nicht töten!“ (2 Mose 20, 13) heißt: „Eine Hexe 

sollst du nicht am Leben lassen. Jeder, der mit einem Tier verkehrt, soll 

mit dem Tod bestraft werden. Wer einer Gottheit außer Jahwe Schlacht-

opfer darbringt, an dem soll die Vernichtungsweihe vollstreckt werden.“ 

(2 Mose 22, 17-19) Wer sich also gegen die  Todesstrafe oder für die 

 Kriegsdienstverweigerung engagiert, muss sich entsprechend andere 

Grundlagen suchen als die Bibel.  



254  

Treue: „Als die Treue ward geboren, tra la la la, kroch sie in ein Jäger-

horn, tralalalala, der Jäger blus sie in den Wind, tra lalalala la, seitdem 

man keine Treu’ mehr find, tra lalala lala!“ (Carl Orff, Die Kluge) Es ist 

verständlich, dass sich die Treue ‘aus dem Staub gemacht hat’, denn 

wahrscheinlich fühlte sie sich durch die unerfüllbaren, teils sogar diskre-

panten Ansprüche, die an sie gestellt werden, überfordert. Nach christli-

chem Verständnis fordert Liebe nämlich „Treue, die sogar bis zur Hin-

gabe des eigenen Lebens reichen kann“ (Katholischer Erwachsenen-

Katechismus II, S. 64). 

Der Begriff „Treue“ hat heute vorwiegend zwei Bedeutungen, die zu-

einander in einem gewissen Spannungsverhältnis stehen. Zum einen 

kennzeichnet ‘Treue’ einen sexuellen Exklusivitätsanspruch, zum anderen 

ein Versprechen auf eine dauerhafte, verlässliche Beziehung. Es ist nicht 

zuletzt dem Christentum zu verdanken, dass der unbedeutendere der bei-

den Begriffe, der Begriff der sexuellen Treue, den weitaus wichtigeren 

Begriff der verlässlichen Beziehung überlagert hat. Im heutigen Sprach-

gebrauch gilt derjenige als untreu, der unerlaubterweise eine (womöglich 

nur kurzlebige) sexuelle Beziehung eingegangen ist, während derjenige, 

der wegen eines Bruchs des sexuellen Exklusivitätsanspruchs die gesamte 

Beziehung (und damit das Treueversprechen auf Verlässlichkeit) auf-

kündigt, weiterhin als ein ‘treues Herz’ gelten kann.  

Diese besondere ‘Kulturleistung’ des Christentums ist insofern er-

staunlich, als dass der Mensch von Natur aus (ebenso wie seine nächsten 

Verwandten, die Schimpansen und Bonobos, aber auch nahezu jede an-

dere Tierart) gar nicht auf monogame Strukturen ausgerichtet ist. Von den 

Kulturen, die die Menschheit hervorgebracht hat, waren nur die wenigsten 

(ca. 16 Prozent, vgl. Dessau / Kanitscheider, Lust und Freude, S. 155, bzw. 

nur ca. 5 Prozent, vgl. Bornemann, Lexikon der Liebe, S. 207) monogam, 

wobei diese sog. „Monogamie“ in der Regel auch nur eine „Monogamie 

mit doppeltem Boden“ (verdeckten Seitensprüngen und seriellen Be-

ziehungswechseln) war. Echte  Monogamie (sexuelle Treue bis ans 

Grab) wurde zwar von den Kanzeln gepredigt, aber nur in den aller-

seltensten Fällen (nämlich dann, wenn man aus der Not eine Tugend 

machte) gelebt. 



 255 

 

U / V 

Unzucht: Bis in die 1970er Jahre galt jeder außereheliche Koitus ( Se-

xualität;  Sünde) als Unzucht. Wer durch seine Vermittlung oder durch 

Gewährung (Vermieter) oder Verschaffung von Gelegenheit der „Un-

zucht“ Vorschub leistete, konnte gemäß § 180 Strafgesetzbuch wegen 

Kuppelei mit Gefängnis nicht unter einem Monat bestraft werden. Die 

katholische Kirche hat die liberale Strafrechtsreform (wen wundert’s?) 

nicht erreicht. So heißt es im aktuell gültigen Katechismus der katholi-

schen Kirche (Kapitel 2353): „Unzucht ist die körperliche Vereinigung 

zwischen einem Mann und einer Frau, die nicht miteinander verheiratet 

sind. Sie ist ein schwerer Verstoß gegen die Würde des Menschen und der 

menschlichen Geschlechtlichkeit selbst, die von Natur aus auf das Wohl 

der Ehegatten sowie auf die Zeugung und Erziehung von Kindern hin-

geordnet ist. Zudem ist sie ein schweres Ärgernis, wenn dadurch junge 

Menschen sittlich verdorben werden.“ 

Vegetarier können nicht am „Heiligen Abendmahl“ teilnehmen. Sie 

essen weder Fleisch, noch trinken sie Blut. Das ist aber nicht weiter tra-

gisch, da der HERR Gott sowieso keine Vegetarier mag, sondern die 

Fleischfresser bevorzugt: Kain und Abel bringen beide ein Brandopfer 

dar; Kain die Früchte des Feldes, Abel die Jungtiere seiner Herde und 

Fett. Gott schnupperte „gnädig“ an dem Bratenduft, „aber Kain und sein 

Opfer [die Früchte] sah er nicht gnädig an“ (1 Mose 4, 3-5). Die Folgen 

sind bekannt, Kain ist sauer darüber und erschlägt den bei Gott beliebte-

ren Bruder. So ist zumindest biblisch nicht belegbar, dass die Nicht-

Fleischesser friedlichere Menschen sind, ganz das Gegenteil: die Vegeta-

rier tragen alle das unsichtbare Kainsmahl des Brudermörders auf der 

Stirn. 

Verdammnis: ewige Verworfenheit vor Gott, ewige Strafe. Wer ver-

dammt wird, muss aus dem Gesichtskreis der Person oder Organisation 

verschwinden, die die Verdammung ausgesprochen hat. Insofern bedeutet 

Verdammnis auch „Verschwinden“, dies darf im Fall des christlichen 

Verdammens aber nicht mit dem buddhistischen Nirwana (dem Nichts) 

gleich gesetzt werden, denn die Zielangabe des Abtransports ist eindeutig: 

Ab in die  Hölle! 



256  

Vergewaltigung: Gewalt gegen Sexualität und sexuelle Gewalt gegen 

 Frauen haben tiefe Wurzeln in der biblischen Tradition. Schon in der 

Genesis, dem 1. Buch Mose, wird mit keinem Wort die Geschichte von 

Lot kommentiert. Lot bittet zwei Reisende (Engel) zu sich ins Haus. Als 

die Bewohner von Sodom die Herausgabe der beiden Männer verlangen, 

weigert sich Lot und sprach: „Ach, liebe Brüder tut nicht so übel. Siehe, 

ich habe zwei Töchter, die wissen noch von keinem Manne; die will ich 

herausgeben unter euch, und tut mit ihnen, was euch gefällt; aber diesen 

beiden Männern tut nichts, denn darum sind sie unter den Schatten mei-

nes Daches gekommen.“ (1 Mose 19, 7-8) Es kommt nicht zu der an-

gebotenen Vergewaltigung der beiden Jungfrauen im Alten aber auch 

Neuen Testament sehr beliebt;  Missbrauch, weil die (schwulen) Män-

ner aus Sodom kein Interesse daran haben und als sie Lot packen wollen, 

zerren die beiden Engel ihn hinein und schlagen die Einwohner Sodoms 

mit Blindheit. 

In der gleichen Situation (Respektierung der Gastfreundschaft) heißt 

es im Buch der Richter: „Nachdem dieser Mann in mein Haus gekommen 

ist, tut nicht solch eine Schandtat! Siehe, ich habe eine Tochter, noch eine 

Jungfrau, und dieser hat eine Nebenfrau; die will ich euch herausbringen. 

Die könnt ihr schänden und mit ihnen tun, was euch gefällt, aber an die-

sem Mann tut nicht solch eine Schandtat! Aber die Leute wollten nicht 

auf ihn hören. Da fasste der Mann seine Nebenfrau und brachte sie zu 

ihnen hinaus. Die machten sich über sie her und trieben ihren Mutwillen 

mit ihr die ganze Nacht bis an den Morgen.“ (Ri 19, 23-25). Als der Mann 

morgens aufsteht und nach dem Frühstück hinausgeht, findet er die Frau 

tot auf der Schwelle. Wiederum ohne Kommentar. 

Ebenso im vierten Buch Mose 31, 17-18 die (angedeutete) Vergewal-

tigung midianitischer Jungfrauen: „So tötet nun alles, was männlich ist 

unter den Kindern, und alle Frauen, die nicht mehr Jungfrauen sind; aber 

alle Mädchen, die unberührt sind, die lasst für euch leben.“ 

Versuchung hat zwar etwas mit Suchen zu tun, beinhaltet aber über die 

Vorsilbe ver- (wie in laufen – verlaufen), dass nicht das richtige gefunden 

wurde. Versuchung ist also bereits das Bestreben oder das Angebot des 

Falschen und, da wir im christlichen Kontext sind, des Genusses. So ist es 

kein Zufall, dass bereits der banalste Werbetext für eine Schokolade dar-

auf abzielt („Milka, die zarteste Versuchung, seit es Schokolade gibt“). 

Einer der intensivsten Genüsse – und deshalb auch am meisten gefürchtet 

– ist die Sexualität. So ist der  Teufel der große Versucher und der 

wahre Glaube beweist sich erst im Widerstehen gegen die Versuchung. 



 257 

 

Dadurch wird auch deutlich, warum im Paradies der vermaledeite Baum 

der Erkenntnis herumgestanden hat (wenn Gott es gut mit den Menschen 

gemeint hätte, dann hätte er ihn einfach weggelassen), denn erst die wi-

derstandene Versuchung macht aus dem Christen, der ständig der Sünde 

ausgesetzt ist, einen guten Christen. 

Vorsehung: „Der Schöpfungsglaube gewinnt erst im Glauben an die 

Vorsehung Gottes seine letzte Tiefe und seinen existenziellen Ernst. [...] 

Aber diese Macht ist für die Bibel keine anonyme Schicksalsmacht, son-

dern die persönliche Führung durch Gott.“ (Katholischer Erwachsenen-

Katechismus I, S. 102) 

Dem einfachen Menschen ist so etwas rätselhaft. Aber ein ‘Genie’ wie 

Adolf Hitler war natürlich mit der Vorsehung auf ‘du und du’. Deshalb 

rettete sie ihn auch vor Attentaten und anderen Unglücksfällen. Wer weiß, 

wie viel vom  Nationalsozialismus uns erspart geblieben wäre, wäre die 

von Hitler immer wieder lauthals beschworene Idee der ‘Vorsehung’ 

nicht so lange auf seiner Seite gewesen? ( Prädestination) 

Daraus lernen wir, dass wir uns vorsehen sollten, die ‘Vorsehung’ 

nicht noch einmal die Geschichte lenken zu lassen, denn das Grauen, das 

mit einem solchen metaphysischen Geschichtsverständnis einhergeht, ist 

auch ohne Einsicht in die ‘Vorsehung’ leicht vorherzusehen. 

W – Z 

Wahrheit: „Was ist Wahrheit?“, fragte der römische Statthalter Pontius 

Pilatus im Johannesevangelium seinen Gefangenen, der nach eigenen 

Angaben als König eines fremden Reichs in die Welt gekommen war, um 

Zeugnis für die Wahrheit abzulegen. Interessanterweise folgte auf diese 

berühmte ‘Pilatusfrage’ (bis heute Terminus technicus für die Frage nach 

der Wahrheit) keine Christusantwort. Der sonst so gesprächige Messias 

schwieg.  

Doch was hätte der Wanderprediger auch schon sagen können? Die 

nahe liegende Antwort: „Wahrheit ist das, was ich sage!“, hätte einiger-

maßen einfältig geklungen und auch der in etwa gleichbedeutende Jesus-

Slogan „Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben“ (Joh 14, 8) hätte 

den Sachverhalt kaum erhellt. Wahrscheinlich konnte der biblische Jesus 

schon deshalb keine Auskunft über die spezifischen Eigenschaften seines 



258  

Wahrheitsbegriffes geben, weil ihm dazu die notwendige Bildung fehlte. 

Dieses intellektuelle Defizit hinderte ihn jedoch nicht daran, im Gegen-

teil: es beflügelte ihn, alle Wahrheit der Welt für sich zu beanspruchen 

(„Jeder, der aus der Wahrheit ist, hört auf meine Stimme“ [Joh 18, 37]). 

Auf diese Weise legte er den Grundstein für jenen verheerenden Wahr-

heitsfundamentalismus, den seine Jünger bis in die Gegenwart hinein 

verfolgten und dem über die Jahrhunderte hinweg Millionen Menschen 

zum Opfer fielen.  

Glücklicherweise wurden die sog. ‘Wahrheiten’ (nicht nur) der christ-

lichen Religion dann aber im Zuge der wissenschaftlichen Aufklärung 

mehr und mehr widerlegt. Dies war ein zäher, schmerzlicher Prozess 

sowohl für die Religion, die Stück für Stück entzaubert wurde, als auch 

für die Wissenschaft, die sich nur sehr mühsam (siehe das Beispiel Gali-

lei) aus der religiösen Umklammerung befreien konnte. Immerhin: Der 

Erfolg der wissenschaftlichen Entzauberungsstrategie kann sich durchaus 

sehen lassen. Mittlerweile geht die überwiegende Mehrheit selbst der 

‘Berufsreligiösen’ davon aus, dass sich die Erde nicht im Mittelpunkt des 

Universums befindet und der Mensch – anders als die Schöpfungs-

geschichte suggeriert – das Produkt einer sich über Jahrmillionen erstre-

ckenden biologischen Evolution ist. Fortschrittliche Theologen erkennen 

auch an, dass die Bibel, was die Schilderung historischer Tatsachen be-

trifft (beispielsweise den sagenumwobenen Auszug der Israeliten aus 

Ägypten), in etwa einen ähnlichen Wahrheitswert besitzt wie Grimms 

Märchen.  

Dennoch: Trotz der fatalen Niederlagen, die die Religion im Kampf 

um die Wahrheit einstecken musste, konnte sie ihren fundamentalen 

Wahrheitsanspruch nicht aufgeben, ohne sich selbst zu verleugnen. Des-

halb reklamiert das Christentum bis heute für sich eine „höhere Wahr-

heit“, die jenseits der logisch und empirisch erfassbaren Wirklichkeit 

liegen soll. Mit diesem Schachzug gelang es der Religion zwar, eine 

‘Wahrheitsnische’ abzudecken, die der Wissenschaft prinzipiell nicht 

zugänglich ist, dennoch ist dieser Rückzug auf die reine ‘Jenseits-

wahrheit’ mit einem schalen Beigeschmack verbunden. Schließlich muss 

man sich fragen, warum man den vermeintlich ‘höheren Wahrheiten’ 

einer Institution Glauben schenken sollte, wenn diese schon bei den nied-

rigsten, einfachsten Wahrheiten immer wieder grandios daneben lag. 

Dennoch scheint es so, als gäbe es noch eine gewisse Schonzeit für 

die religiösen Wahrheitsansprüche, denn bislang bleiben die vermeintlich 

‘höheren Wahrheiten’ der Religionen, die von Kanzeln gepredigt und 



 259 

 

innerhalb der Theologie meist pseudowissenschaftlich nachgekaut wer-

den, vom Zugriff der wissenschaftlichen Forschung mehr oder weniger 

verschont. Die akademische Disziplin der Religionswissenschaft bei-

spielsweise macht bis heute noch einen großen Bogen um die Pilatusfrage 

und beschränkt sich weitgehend auf eine rein soziologische und histori-

sche Beschreibung religiöser Institutionen und Lehren. Sollte der „Nicht-

angriffspakt zwischen Wissenschaft und Religion“ (vgl. Schmidt-

Salomon, Das Feuerbach-Syndrom), der nicht zuletzt darauf zurück-

zuführen ist, dass konsequenten Religionskritikern wie Ludwig Feuerbach 

in der Vergangenheit die wissenschaftliche Karriere verwehrt wurde, 

irgendwann einmal aufgekündigt werden, könnte sich vielleicht auch das 

Jesuswort erfüllen, das da verspricht: „Die Wahrheit wird euch frei ma-

chen.“ (Joh 8, 32) Wahrlich: Wenn wir dem Wahrheitsanspruch der Reli-

gionen konsequent mit Hilfe von Logik und Empirie zuleibe rücken wür-

den, würden uns die daraus resultierenden Wahrheiten sicherlich frei 

machen – und zwar frei von Religion.  

Wallfahrtsorte müssen irgendetwas vorweisen können, damit die Gläu-

bigen auch dorthin pilgern. Zwar sind  Marienerscheinungen sehr um-

satzfördernd, doch der Markt dafür ist begrenzt. Einfacher ist es, eine 

 Reliquie vorweisen zu können. (Es existieren beispielsweise mehr als 

ein Dutzend Vorhäute des – als Jude beschnittenen – Jesus.) Der Handel 

mit solchen Reliquien war lange Zeit ein wichtiger Wirtschaftsfaktor und 

mit dem Aufstieg eines unbedeutenden Klosters oder einer Dorfkirche 

zum Wallfahrtsort hatte sich die (unter Umständen kostspielige Fälschung 

oder) Anschaffung jeder Reliquie bald amortisiert ( Jakob). Der katholi-

schen Kirche kommt es dabei nicht auf die Echtheit der Reliquien an. 

„Konsequenterweise hat daher der gütige Papst Johannes Paul II. im 1983 

überarbeiteten kanonischen Gesetzbuch die Reliquienfälscher von der 

bisherigen Strafe der Exkommunikation ausgenommen.“ (Fuld, Lexikon 

der Fälschungen, S. 273) 

Willensfreiheit: Die Idee der Willensfreiheit beruht auf der Unterstel-

lung, eine Person X hätte sich zum Zeitpunkt t ‘aus freien Stücken’ (d.  h. 

losgelöst von Naturkausalitäten) anders entscheiden können, als sie sich 

de facto entschieden hat. Schon Arthur Schopenhauer erkannte, dass diese 

Idee eines freien, also kausal nicht bedingten Willens eigentlich gar nicht 

denkbar ist, da Denken notwendigerweise bedeutet, Kausalitäten in Be-

tracht zu ziehen. Diese aber werden im Falle des freien Willens katego-



260  

risch ausgeschlossen. Anders formuliert: Wer von einem freien Willen 

ausgeht, unterstellt ein permanentes Wunder – d. h. eine Wirkung ohne 

Ursache (vgl. zum Folgenden Schmidt-Salomon, Können wir wollen, was 

wir wollen, Anatomie des erhobenen Zeigefingers und Die Banalität von 

Gut und Böse). 

Um den Glauben an eine solch wunderbare Einrichtung im menschli-

chen Organismus begründen zu können, mussten die Verfechter der Wil-

lensfreiheitsidee einen prinzipiellen Dualismus von Körper und Geist 

bzw. Leib und Seele postulieren. Während sie einräumten, dass auf kör-

perlicher Ebene Naturkausalitäten wirkmächtig seien, gaben sie an, dass 

auf der Ebene des Geistes metaphysische Kräfte walteten, die mittels 

naturwissenschaftlicher Forschung nicht zu verstehen seien.  

Vor allem der kontinuierliche Erkenntnisfortschritt in der jungen Dis-

ziplin der Neurobiologie ließ dieses traditionelle Verständnis in den letz-

ten Jahren mehr und mehr obsolet werden. Je mehr sich das empirische 

Wissen über die Funktionsweise von Hirn und Körper erweiterte, umso 

klarer stellte sich heraus, dass der von Philosophen und Theologen ge-

priesene, angeblich in metaphysischen Sphären beheimatete „Geist“ nicht 

einmal Herr im eigenen Hause war. Hatte man zuvor geglaubt, dass der 

Mensch tue, was er wolle, so zeigte sich jetzt, dass der Mensch nur im 

Nachhinein will, was er ohnehin schon zu tun im Begriff ist.  

Dass wir trotz der erdrückenden Beweislage weiterhin hartnäckig am 

Konzept der Willensfreiheit festhalten, hat nicht zuletzt etwas mit unserer 

kulturellen Konditionierung durch das Christentum zu tun. Die Idee der 

Willensfreiheit hat nämlich eine Schlüsselposition innerhalb des theologi-

schen Denkens inne, da sie erstens ermöglicht, den allgütigen und all-

mächtigen Gott vor dem Hintergrund seiner in vieler Hinsicht missraten 

erscheinenden Schöpfung zu rechtfertigen, und zweitens bestens dazu 

geeignet ist, die Menschen an sich zu binden. 

Willensfreiheit und die Rechtfertigung Gottes: Die wohl schwierigste 

Frage, die sich dem Gläubigen aufdrängt, besteht im sog.  Theodizee-

problem, der Rechtfertigung Gottes angesichts des Leidens in der Welt. 

Wie kann ein allmächtiger, allwissender und allgütiger Gott all das Leid 

zulassen, das wir tagtäglich in der Welt beobachten können? Warum ist 

seine Schöpfung derart missraten? Wie konnte das sog. Böse entstehen, 

wenn am Anfang doch „alles gut war“, wie es im Schöpfungsbericht 

heißt. Die beste Antwort, die Theologen darauf gefunden haben, beruht 

auf der Unterstellung, dass Gott in seiner allumfassenden Güte die Glanz-

stücke seiner Schöpfung, nämlich Engel und Menschen, mit einer beson-



 261 

 

ders kostbaren Eigenschaft ausgestattet hatte, einer Eigenschaft, die an-

sonsten in der Natur nicht vorkommt: der Willensfreiheit.  

Zwar wusste Gott, der Allmächtige und Allwissende, dass es risiko-

reich war, seine Geschöpfe mit einer solch exklusiven Fähigkeit auszu-

statten. Schließlich sind willensfreie Individuen per definitionem eigen-

sinnig, also nicht mehr gezwungen, dem göttlichen Ratschlag zu folgen. 

Gott aber liebte seine Geschöpfe so sehr, dass er dieses Risiko einging, 

auch wenn er dadurch die Harmonie seiner Schöpfung aufs Spiel setzte. 

Und so geschah, was geschehen musste. Ein Teil der Engel empfand es 

als schlimme Kränkung, dass Gott das aus Engelsperspektive höchst un-

vollkommene Menschenpaar zu bevorzugen schien. Angeführt von Luzi-

fer, dem strahlendsten und mächtigsten aller Engel, probten sie den Auf-

stand. Luzifer verwandelte sich in eine Schlange und verführte die ah-

nungslose Eva und den noch ahnungsloseren, zum bloßen „Mitesser“ be-

stimmten Adam dazu, vom streng verbotenen Baum der Erkenntnis zu 

naschen.  

Damit nahm die Tragödie ihren Lauf. Das genuin Böse war entstanden 

– nicht von Gott gewollt, aber aus Respekt gegenüber den willensfreien 

Individuen auch nicht durch ihn verhindert. Das aber heißt: Wenn in der 

Welt Böses geschieht, so ist nicht Gott daran schuld, sondern gefallene 

Engel (d. h. Teufel und Dämonen) oder aber Menschen, die sich aus freien 

Stücken gegen Gott entschieden haben.  

Unter Voraussetzung von Willensfreiheit stellt die Theodizee also für 

theologisch geschulte Gläubige kein wirkliches Problem dar. Gerade das 

Leiden in der Welt beweist für sie die grenzenlose Liebe Gottes. Denn: 

Würde Gott uns nicht so sehr lieben, so würde er das moralische Übel in 

der Welt einfach beseitigen, indem er uns unserer Willensfreiheit beraubt, 

was innerhalb des religiösen Wertehorizonts jedoch gleichbedeutend wäre 

mit dem größtmöglichen geistigen Supergau, nämlich dem Verlust der 

Seele. 

Willensfreiheit, Sünde und Buße: Mit der Willensfreiheit entstand nicht 

nur die Möglichkeit zum Bösen, sondern auch die Voraussetzung für 

persönliche Schuldfähigkeit. Nur ein Individuum, das prinzipiell in der 

Lage wäre, anders zu handeln, als es gehandelt hat, kann für seine Ver-

gehen moralisch verantwortlich gemacht werden. Schuldfähigkeit ist die 

Grundvoraussetzung jeder moralischen (in unserem Rechtssystem auch 

der juristischen!) Verurteilung. Im Unterschied zu Park- oder Steuer-

sünden bleiben religiöse Sünden niemals unentdeckt, denn Gottes Blick 



262  

ist allgegenwärtig. Gemäß religiöser Überzeugung gibt es daher nieman-

den, der ohne Sünde ist. Deshalb wird der gesamten Menschheit prophy-

laktisch ein Leben in Buße und Demut verordnet. 

Um den Pegel des individuellen Sündenregisters nicht allzu sehr in die 

Höhe schnellen zu lassen, haben die Religionen peinlich genaue Verhal-

tensregeln entwickelt, die von den Gläubigen strengstens befolgt werden 

müssen. Für die religiösen Oligarchien haben sich diese eindeutigen und 

weitreichenden Verhaltensvorschriften als ungeheuer nutzbringend erwie-

sen: Denn je genauer das Sündenregister ist und je stärker es den Alltag 

reglementiert, desto unwahrscheinlicher ist es, dass die Menschen die 

vielen Vorschriften werden befolgen können. Je häufiger sie aber gegen 

die Vorschriften verstoßen, desto größer wird ihre Schuld und die Not-

wendigkeit büßenden Verhaltens. Je stärker nun der Wunsch nach Ver-

gebung, desto größer auch die Macht der religiösen Führer, die sich selbst 

als Gottes Anwälte auf Erden präsentieren. So erweist sich der erhobene 

Zeigefinger, der verkündet, dass die Menschen sich zu ihrem eigenen 

Unheil frei entschieden haben, eine Umkehr zu Gott aber jederzeit mög-

lich ist, als probates Mittel der Machtausbreitung und -etablierung. Die 

abrahamitischen Religionen reagieren also auf die Existenz des Übels 

durchaus gewitzt: Sie nutzen es, um Gott zu entschuldigen und die Men-

schen an sich zu binden.  

Zahlen (symbolik): Wohl über kaum etwas anderes (abgesehen von der 

Frage nach Leben und Tod) ist in vielen Kulturen der Welt mehr nach-

gedacht und spekuliert worden, als über die Frage, welche Bedeutung 

Zahlen haben. Nicht als mathematische Operanden, sondern als Stell-

vertreter für andere Bedeutungen. Das reicht von der Kabbala des Juden-

tums, den Deutungen der Babylonier und Ägypter, dem Tarot bis hin zur 

christlichen Zahlensymbolik.  

Im Gegensatz zu anderen Systemen kann die christliche Zahlensym-

bolik aber nur bis vier zählen. Alle weiteren Zahlen mit Bedeutung sind 

Zusammensetzungen aus eins bis vier, insbesondere aus drei und vier. Es 

spricht also vieles dafür, dass es ein recht lieblos zusammengestoppelter 

Teil der christlichen Mystik ist, obwohl doch Gott „alles nach Maß, Zahl 

und Gewicht geordnet hat“ (Weish 11, 20). 

Null:  Zehn. 



 263 

 

Eins: Die „1“ ist gleichbedeutend mit „einzigartig“. Da es im Mono-

theismus nur einen Gott geben darf, ist es die Zahl Gottes, des Herrn und 

damit des christlichen Mannes, des ersten Menschen.  

Die christliche Überzogenheit der „1“, des Ersten, des Einzigen, des 

„Göttlichen“, verbunden mit: „Das Einzige und Wahre“ ( Wahrheit) ist 

anderen Religionssystemen durchaus fremd. So hatte das antike, republi-

kanische Rom nicht nur eine Vielgötterei (und setzte sogar einen Tempel 

für den unbekannten Gott, falls man einen übersehen hatte), sondern zwei 

Gründer (Romulus und Remus), zwei gewählte Konsuln etc. Erst mit dem 

Wechsel zum Cäsarentum und dem ‘Cäseropapismus’ (ein Herrscher, der 

die geistliche Gewalt des Oberpriesters und die weltliche Gewalt als 

Kaiser in sich vereinigte – wie heute noch der Papst im Vatikan) findet 

dann der Wechsel zur Eins statt und konsequent bietet sich das einzig-

artige monotheistische Christentum als ideologischer Mantel der Staats-

religion an. 

Die christliche Übereinstimmung von göttlich „einzig“ und „wahr“ hat 

eine ganze Kette von bösen Konsequenzen:  

 Die Intoleranz gegenüber anderen Auffassungen. 

 Die gewaltsame Festlegung auf das „einzig Wahre“. 

 Die Auffassung von einer einzig „wahren Bestimmung“. 

 Die Eingrenzung der christlichen  Ehe auf die Monogamie = die Ehe 

mit ausschließlich einem Partner. 

 Die Festlegung im christlichen Erbrecht auf den (natürlich männlichen) 

Erstgeborenen. 

Die sprachliche Entsprechung der „1“ ist das griechische Alpha (Ά), als 

erster Buchstabe des griechischen Alphabets und seiner Entsprechung von 

Anfang im Verbund mit dem letzten Buchstaben des Alphabets Omega 

(Ώ) für Ende – im übertragenen Sinn von Geburt und Tod. 

Zwei: Von der Eins zur Zwei ist erst einmal ein großer Abstand, denn die 

Zwei ist nur ‘zweitrangig’ und somit der Frau zugeordnet. Immerhin: 

Positiv bedeutet „Frau“ = „Zwei“: Wachstum, Wasser, das Unbewusste, 

das Meer und die Seele. 

Drei: Wer meint, dass die Drei nur ‘drittklassig’ sei, täuscht sich gewal-

tig, denn die Drei ist die Zahl des ‘geistigen Prinzips’. Nicht nur die 

Denkfigur der Dreifaltigkeit eines einzigen christlichen Gottes („Trini-

tät“), auch das philosophische Prinzip des These – Antithese – Synthese 



264  

folgt der Drei. Weiterhin gibt es drei religiöse christliche Grundtugenden: 

Glaube, Liebe, Hoffnung (1 Kor 13, 13). 

Aber auch in der Sexualität gilt der ‘Dreier’ (Ein Mann und zwei 

Frauen bzw. eine Frau mit zwei Männern) als etwas Besonderes, und da 

es sich um Lust handelt, um besonders Lustvolles. („Aller guten Dinge 

sind drei.“) Solange es sich bei den beiden Frauen nicht um Mutter und 

Tochter oder Großmutter und Enkelin handelt, ist der ‘Dreier’ von der 

Bibel nicht verboten und anscheinend auch außerbiblisch die mentale 

Orientierungsgrenze, da weder ein ‘Vierer’ oder ‘Fünfer’ etc. als bemer-

kenswert lustig erscheinen, sondern dann erst wieder die an Teilnehmern 

zahlenmäßig unbegrenzte ‘Orgie’. 

Vier: Nach dem einzigartigen christlichen Mann, der zweitrangigen Frau 

und der ‘heiligen’ Trinität des Geistes, kommen wir jetzt zum (falschen) 

Prinzip der Materie, die nach der Vier organisiert wird. Für die klassi-

schen Alchemisten gab es vier Elemente (Feuer, Wasser, Luft und Erde) – 

heute kennen wir 92 Elemente, aus denen alles besteht – und immer noch 

orientieren wir uns ‘natürlich’ nach vier Himmelsrichtungen – analog dem 

Menschen mit (oben) Kopf, (unten) Füßen, rechter und linker Hand. Ent-

sprechend wurde aus dem ursprünglich dreiarmigen römischen Kreuz (T) 

das vierendige christliche  Kreuz (†) geformt, als Symbol der ‘Welt’. 

Als die christlichen Seefahrer des 16. Jahrhunderts über ihren europäi-

schen Tellerrand blickten und die Erde in Kontinente aufgeteilt wurde, 

erkannten sie vier Kontinente: Europa, Asien, Amerika und Afrika. 

Australien wurde erst später entdeckt und der Festlandsockel der Ant-

arktis noch später. Ein Blick auf die Weltkarte verdeutlicht den christli-

chen Unsinn, da Europa und Asien eine geschlossene Kontinentalmasse 

bilden, also nur einen Kontinent. Es wäre aber ein Unding gewesen, das 

christliche Europa mit dem ‘heidnischen’ Asien in einen Kontinent zu 

werfen. 

Dann haben wir noch vier Tageszeiten, vier Jahreszeiten (nur im 

Rheinland gibt es noch den Karneval als fünfte) etc. etc. 

Fünf Finger hat jede Hand und fünf Zehen hat jeder Fuß. Damit stehen 

sie gleichzeitig für die fünf menschlichen Wahrnehmungssinne (schme-

cken, riechen, fühlen, hören, sehen), also schließlich für die Sinnlichkeit. 

(Das fünfeckige Pentagramm, der „Drudenfuß“, symbolisiert entspre-

chend den bösen Zauber.) Irgendwie bleibt die fünf aber unvollkommen 

(so wie die christliche Sinnlichkeit), da es eines sechsten Sinnes bedarf, 

um die Beschränktheit der fünf anderen Sinne zu überwinden. Auch spre-



 265 

 

chen wir von einem „fünften Rad am Wagen“, wenn uns die Gesellschaft 

eines Menschen nicht behagt. 

Sechs: In sechs Tagen schuf Gott die Welt und da ein Tag Gottes  nach 

christlichem Verständnis tausend Jahre des Menschen bedeutet, wird die 

Welt sechstausend Jahre bestehen und je nachdem, wo, wie und wann 

man anfängt zu zählen, haben wir das blutrünstige Finale, nach dem tau-

sendjährigen Reich, entweder schon hinter uns oder schon so ziemlich 

bald noch vor uns. 

Sieben: Am siebten Tag der  Schöpfung ruhte Gott. Die erzheilige Zahl 

der Bibel mit sieben Engeln, sieben Leuchtern, sieben Posaunen etc. Und 

so hat der katholische Ritus sieben Sakramente (hätte der allmächtige 

Gott getrödelt und acht Tage für die Schöpfung gebraucht, gäbe es auch 

acht Sakramente etc.), und im Altertum sieben Weltwunder. 

Es ist die Einheit der Verbindung von Geist (= drei) und Materie (= 

vier). Die absolute Zahl. (Populärer Liedertext: „Über sieben Brücken 

musst du gehen, sieben dunkle Jahre überstehen, siebenmal wirst du die 

Asche sein, aber einmal auch der helle Schein.“ Damit sind analog die 

sieben fetten Jahre / Kühe / Ähren und die sieben mageren Jahre / Kühe / 

Ähren der Bibel gemeint [1 Mose 41, 2-5].) Dieser absoluten Einheit hatte 

sich alles andere unterzuordnen und so gab es in der Antike sieben 

Planeten, sieben Töne auf der Tonleiter, sieben Metalle der Planeten und 

einen siebenteiligen Menschen: Kopf, Herz, Arme, Leber, Geschlecht, 

Schenkel und Füße. Die sieben Wochentage sind uns geblieben – und 

natürlich „Schneewittchen und die sieben Zwerge“ –, und an die sieben 

christlichen Tugenden, ebenso wie die sieben Todsünden, mag glauben, 

wer will. 

Die Acht ist im Volksglauben so bedürftig wie die Fünf. Deshalb hilft 

man ein bisschen nach und so ist die liegende Acht ∞ das Symbol der 

Unendlichkeit, eine Zeit ewiger Vollendung, so wie die Tonleiter mit 

ihrem achten Ton (Oktave) zu ihrem Beginn zurückkehrt (Schmidt-

Biggemann, Zahlen, Zählen, Harmonie, S. 77). Dies allerdings wäre nicht 

christlich, da die Reinkarnation (d. h. die Wiedergeburt) im Christentum 

prinzipiell nicht möglich ist. Christlich wäre, die Acht als ‘Neu-Anfang’ 

zu verstehen: Acht Menschen überlebten die Sintflut auf der Arche Noah 

und auch die Auferstehung von Christus soll am „achten Tag der Woche“ 



266  

erfolgt sein in Übernahme der Acht als jüdische Glückszahl der Voll-

kommenheit. 

Neun ist die (mathematische) Potenz der drei mit der drei ( 153). Des-

halb wurden im Mittelalter neun „Chöre“ der Engel gezählt, die die gött-

liche Macht symbolisierten. Bleibt trotzdem etwas mager. Auch die neun-

monatige Schwangerschaft hilft da nicht viel weiter. 

Zehn ist die Summe aus 1+2+3+4 = 10, d. h. die christliche Verbindung 

von Gott + Jesus + Heiliger Geist + Welt = Einheit des Universums, die 

Einheit der Dezimalzahlen und der göttlichen  Gebote. Amen. 

Deshalb war für den Kundigen auch völlig absehbar, dass der britische 

Zahlensalat von Pfund, Schilling, Penny und Zoll und Fuß sich letztend-

lich nicht gegen das metrische System Gottes verteidigen konnte und 

schon immer der Verdammnis (d.  h. ab in die Öfen: einschmelzen und 

verbrennen) geweiht war. 

In Europa ist die Zehn erst seit dem späten Mittelalter arabisch, also 

aus 1 und 0 zusammengesetzt geschrieben worden. Somit ist innerhalb 

der Zehn die Null die Zahl, die das Ende der (natürlichen) Zahlen be-

schreibt, und gleichzeitig alleine auch ihren Anfang. Als 1 und 0 symboli-

siert die Zehn die beiden ersten Elemente aller Metaphysik, Sein (1) und 

Nichts (0). (Schmidt-Biggemann, Zahlen, Zählen, Harmonie, S. 77) 

Elf spielt nicht nur in der  Astrologie eine Rolle, denn da kann man so 

herumwerkeln, dass die 11 = 1+1 = 2 bedeutet, und das verquast sich 

dann dazu, dass das eine Starke erst durch die Verschmelzung mit einem 

anderen Starken etwas Kraftvolles wird. Christlich gilt Elf „als Zeichen 

der Sünde, da es die erste Zahl ist, die die Zehnzahl des Gesetzes über-

schreitet und deshalb diejenigen bezeichnet, die das Gesetz übertreten“ 

(Röhrig, Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten, S. 380) – oder zu-

mindest eifrig bekunden, das tun zu wollen („Elferrat“ im Karneval). 

Vielleicht gibt es ja auch deshalb den Elfmeter im Fußball, als Strafe für 

die Übertretung der Fußballgesetze (= eines Fouls) im Strafraum?  

Aber warum hat dann eine Fußballmannschaft elf Spieler? Hat sie ja 

gar nicht. Es sind nur zehn Feldspieler („Zehnzahl des Gesetzes“) und den 

Torhüter („Fußballgott Lehmann“ – wie die mit dem Vatikan kooperie-

rende BILD-Zeitung nach den gehaltenen Elfmetern bei der WM 2006 

titelte.) Da ist doch die Welt wieder in Ordnung – gelle? 



 267 

 

Zwölf spielt dagegen wieder eine wichtige Rolle. Nicht bei den 12 Tier-

kreiszeichen, die sind zwar auch erfunden, christlich aber nur geklaut. 

Auch der Zwölf-Stunden-Kreis einer analogen Uhr (Ziffernblatt) ist 

babylonisch. Jüdisch-christlich sind die zwölf Stämme Israels und die 

zwölf Jünger, die die dritte Gottesfalte auf Erden begleiteten und aus 

denen dann (nach Austausch von Judas) die zwölf  Apostel wurden. 

Zwölf steht somit für das alleinige Volk Gottes und seine Stämme: für 

Israel und nicht für das Christentum. Denn immer, wenn die Völker Is-

raels im Alten Testament etwas tun, ist es ein volles Dutzend (Schalen, 

Becher, Leuchter etc.). 

Das im Deutschen mit Zwölf gleichbedeutende ‘Dutzend’ dürfte sich 

aus dem französischen Zwölf (douze) ableiten. 

Dreizehn: „Jetzt schlägt’s aber dreizehn!“ (die Uhr hat nur zwölf Stun-

den-Schläge), „Dreizehn ist des Teufels Dutzend!“, und so gilt die Drei-

zehn bei vielen Menschen als Unglückszahl, was sich u.  a. darin aus-

drückt, dass so manche Hotels kein Zimmer mit dieser Nummer haben. 

Der Ursprung dieser Unglücksvorhersage liegt allerdings nicht in der 

christlichen  Magie, sondern vermutlich im Tarot-Kartenspiel, in dem 

die XIII den Tod bedeutet. 

Dreißig: Im Lebenszyklus gilt das dreißigste Lebensjahr als Grenze zum 

endgültigen Erwachsensein. (So spottete die 68er-Studentenbewegung: 

„Traue niemand über 30!“) Individuell wird es häufig als Aufforderung 

(seitens der Eltern, der ‘Gesellschaft’) verstanden, dass man mit dreißig 

nun wirklich wissen müsse, was man beruflich und überhaupt in seinem 

Leben anfangen wolle. 

Bemerkenswerterweise hat dieses Lebensalter in einer anderen Kultur 

mit deutlich geringerer Lebenserwartung seinen Ursprung: Im altjüdi-

schen Israel durfte man mit dreißig Jahren Levit (Tempeldiener) werden 

(1 Chr 23, 3). Man war dann „reif genug“ für diesen ehrenvollen Dienst, 

um religiös und politisch aktiv tätig zu sein. Mit dreißig wurde Joseph 

zum Stellvertreter des Pharaos berufen (1 Mose 41, 46), mit dreißig 

wurde David zum König gesalbt (2 Sam 5, 4). „Und auch Jesus war, als 

er anfing, ungefähr dreißig Jahre alt  ...“ (Lk 3, 23). Aber, wie heißt es im 

‘Ländle’: „Der Schwab wird erst mit Vierzig g’scheit.“ 

153: Der Kirchenlehrer Augustinus soll lange darüber nachgegrübelt 

haben, was es mit dieser Zahl auf sich hat. „Simon Petrus stieg hinein und 



268  

zog das Netz auf das Land voll großer Fische, hundertdreiundfünfzig. 

Und wiewohl ihrer so viel waren, zerriss doch das Netz nicht.“ (Joh 21, 

11) Nach langem Probieren wurde ihre Besonderheit deutlich: Es ist die 

einzige Zahl die gleich der Summe der Dreier-Potenzen ihrer Bestands-

zahlen ist: 13 + 53 + 33 = 1 + 125 + 27 = 153. Ja, und? Sind denn Potenz 

und drei besonders  heilig? Vermutlich ja. 

666 ist die Zahl des „Tieres“ nach der Offenbarung (13, 18), also etwas 

richtig Böses (Teufel). Da in der Bibel aber nicht ausgeführt wird, wer 

genau damit gemeint sein könnte, gehörte es zu den Lieblingsbeschäfti-

gungen der Zahlendeuter, eben dieser Zahl einen Inhalt zu geben. Wie das 

gelingt, zeigt die Reformationszeit, in der diese Welt- und Bibeldeutun-

gen aufgrund von Zahlenalphabeten eine große Konjunktur hatten. Ordnet 

man dem lateinischen Alphabet Zahlen zu (A-I =1-9, K-S = 10-90, T-Z = 

100-600), so ergibt der Name Martin Luther die Zahl 666, er ist also das 

Böse. M (30) A (1) R (80) T (100) I (9) N (40) L (20) U (200) T (100) E 

(5) R (80) A (1) = 666. (Damit die Rechnung aufgehen konnte, ließen die 

katholischen Numerologen das „h“ in „Martin Luther“ einfach weg, aber 

das hatte natürlich gute Gründe. Immerhin hieß Luther ursprünglich „Lu-

der“, was mitunter auch als Luter geschrieben wurde – also ohne „h“.) 

Das ließen die Lutheraner nicht auf sich sitzen und rechneten gegen die 

Katholiken auf, was auf der Papstkrone, der Tiara, steht: „Vicarius filli 

Dei“ (Stellvertreter des Sohnes Gottes): Wenn man die Buchstaben des 

Titels, die zugleich römische Zahlen waren, zusammenzählte, ergab sich 

ebenfalls 666: V (5) I (1) C (100) A R I (1) U (5) S F I (1) L (50) I (1) I 

(1) D (500) E I (1) = 666. Was wir heute als Schabernack und Zeitvertreib 

einer Zeit empfinden, in der es kein Fernsehen gab, war seinerzeit absolut 

todernst gemeint.  

888: Der Name Jesus ergibt im griechischen Zahlenalphabet „888“. (J = 

10, H = 8, S = 200, O = 70, U = 400, S = 200.) Interessanterweise ver-

wenden Neo-Nazis anstelle des verbotenen „Heil Hitler“ oft die Zahl 

„88“, da die Abkürzung HH nach dem deutschen Zahlenalphabet (H = 8) 

88 ergibt. Ist also – nur um den Unsinn zu verdeutlichen –, Hitler eine 

kleinere Ausgabe von Jesus oder Jesus die potenzierte Form eines  Füh-

rers? 

1.000 ist wieder eine „göttliche“ Zahl: die Wichtigkeit von 1 beruht dar-

auf, wie viele Nullen hinter ihr stehen. „Das tausendjährige Reich: Und 

ich sah einen Engel vom Himmel fahren, der hatte den Schlüssel zum 



 269 

 

Abgrund und eine große Kette in seiner Hand. Und er griff den Drachen, 

die alte Schlange, das ist der Teufel und Satan, und band ihn tausend 

Jahre und warf ihn in den Abgrund und verschloss ihn und tat ein Siegel 

oben darauf, dass er nicht mehr verführen sollte die Völker, bis dass voll-

endet würden die tausend Jahre. [...] Und wenn die tausend Jahre voll-

endet sind, [...]“ (Offb 20, 1-3, 7) dann beginnt „der letzte Kampf“, dann 

kommt „das Weltgericht“, dann „das neue Jerusalem“ und schließlich: 

„Der Herr kommt“: „Ja, ich komme bald.“ 

Noch ist er zwar nicht da, aber es sind ja erst zwei göttliche Tage ver-

gangen, (denn für den christlichen Gott ist ein Tag wie für den Menschen 

tausend Jahre) und „bald“ sind so etwa vierzehn Tage, also wird Gott 

vermutlich so um den 7. Oktober 14.000 n. Chr. kommen. 

Zeitrechnung: Die jüdische Zeitrechnung leitet sich von der Bibel ab. 

Die jüdischen Religionswissenschaftler haben sich auf den 6. Oktober 

3761 u. Z. als den ersten Tag der Welt geeinigt. Es war ein Sonntag und 

die Geburtssekunde ist sehr exakt benannt: 23 Uhr 11 Minuten und 20 

Sekunden. (Da fand dann also der ‘Urknall’ statt.) Der Islam beginnt 622 

u. Z. mit seiner Zeitrechnung, dem Jahr, als der Prophet Mohammed nach 

Yathrib zog, das er später in Medina umbenannte. (Das muslimische Ka-

lenderjahr ist allerdings ein Mondjahr, d.  h. 10 bis 12 Tage kürzer als das 

Sonnenjahr.) 

In Rom rechneten auch die Christen nach dem römischen Kalender 

(Jahreszahl im Verhältnis zu den Regierungsjahren römischen Kaiser). Im 

– aus heutiger Sicht gesehen – 6. Jahrhundert entwickelte sich die Vor-

stellung, eine eigene Zeitrechnung mit der Geburt von Christus zusam-

menzubringen. Bei der Berechnung unterlief dem damit beauftragten 

Mönch (Dionysius Exiguus) allerdings ein Fehler, da der historische Jesus 

– so er denn überhaupt gelebt hat – vermutlich zwischen 4 und 7 „vor 

Christus“ geboren wurde ( Kalender). 

Alle Jahrtausendfeiern sind entsprechend vielleicht willkommene 

‘Events’, aber ansonsten nichts weiter als eine konventionelle Beliebig-

keit katholischer Erfindung. Der Versuch, statt „vor Christus  / nach 

Christus“ durch „vor / nach der Zeitenwende“ zu ersetzen, übersieht, dass 

es eben zu dem angenommenen Zeitpunkt keine Zeitenwende gegeben 

hat.  

Sinnvoller wäre es allemal, die Zeitrechnung nicht mit der (falsch be-

rechneten) vermeintlichen Geburt des christlichen Erlösers zu beginnen, 

sondern beispielsweise mit dem erstmaligen Auftreten unserer Spezies 



270  

vor ca. 100.000 Jahren. Um Komplikationen zu vermeiden, könnte man 

dabei Rücksicht auf die etablierte westliche Zeitrechnung nehmen und die 

Menschheitsgeschichte vor 100.000 Jahren + die Jahre der konventionel-

len Zeitrechnung beginnen zu lassen: Demnach würde die Erstauflage 

dieses Buches im Jahr 102.007 (Abkürzung wie bislang: 07) erscheinen, 

Epikur hätte von 99.659 bis 99.730 gelebt (nach alter Zeitrechnung; 341 

bis 270), Cicero von 99.894 bis 99.957 (alte Zeitrechnung: 106 bis 43), 

Jesus von Nazareth (sofern wir annehmen, dass eine solche Person exis-

tierte) wäre etwa 99.995 geboren worden, Mohammed im Jahre 100.571.  

Der Vorteil dieser alternativen Zeitrechnung wäre, dass sie verdeutli-

chen würde, wie ungeheuer kurz die Spanne menschlicher Hochkulturen 

und natürlich auch der sog. „Hochreligionen“ im Vergleich zur gesamten 

Menschheitsgeschichte gewesen ist. Mehr als 100.000 Jahre lang hatten 

die Menschen definitiv keine „Kirche im Kopf“ und es ist stark anzuneh-

men, dass es keineswegs weitere 100.000 Jahre dauern wird, bis die reli-

giösen Meme dieser Institution wieder aus den Köpfen der Menschen 

verschwunden sind. 

 



 

Literaturverzeichnis 

Adams, Douglas: Per Anhalter durch die Galaxis. München 1981. 

Adorno, Theodor W.: Stichworte. Frankfurt/Main 1969. 

Albert, Hans: Das Elend der Theologie. Kritische Auseinandersetzung mit Hans 
Küng. Aschaffenburg 2005. 

Albert, Hans: Traktat über kritische Vernunft. Tübingen 1991. 

Alt, Franz: Frieden ist möglich. Die Politik der Bergpredigt. München 1990. 

Alt, Franz: Liebe ist möglich. Die Bergpredigt im Atomzeitalter. München 1990. 

Augstein, Rudolf: Jesus Menschensohn. München 1999.  

Baker, Robin: Krieg der Spermien. Bergisch-Gladbach 1999.  

Becker-Huberti, Manfred: http://www.religioeses-brauchtum.de, u. a. die Artikel 

„grün“, „Himmelfahrt“, „Fronleichnam“, „Maria“, Pfingsten“. 

Bellinger, Gerhard J.: Sexualität in den Religionen der Welt. München 1993. 

Berglar, Peter: Autorität – Wohltat oder Übel? Köln 1977. 

Bischof, Norbert: Das Rätsel Ödipus. Die biologischen Wurzeln des Urkonfliktes 

von Intimität und Autonomie. München 1997. 

Blackmore, Susan: Die Macht der Meme oder die Evolution von Kultur und Geist. 
Heidelberg 2000. 

Bloch, Ernst: Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und des 

Reichs. Frankfurt/Main 1968 (= Ernst Bloch Gesamtausgabe, Band 14). 

Bornemann, Ernest: Lexikon der Liebe und Sexualität. München 1968. 

Brecht, Bertolt: Gesammelte Werke. Frankfurt/Main 1967. 

Buggle, Franz: Denn sie wissen nicht, was sie glauben. Oder warum man redli-
cherweise nicht mehr Christ sein kann. Eine Streitschrift. Aschaffenburg 

2004. 

Czermak, Gerhard: Christen gegen Juden. Geschichte einer Verfolgung. Reinbek 
1997. 

Daim, Wilfried: Der Mann, der Hitler die Ideen gab. Jörg Lanz von Liebenfels. 
Wiesbaden 1994. 

Damasio, Antonio: Descartes’ Irrtum. Fühlen, Denken und das menschliche Ge-
hirn. München 1995. 

Damasio, Antonio: Der Spinoza-Effekt. Wie Gefühle unser Leben bestimmen. 
München 2003. 



272  

Dawkins, Richard: Das egoistische Gen. Reinbek 1976 (4. Aufl. 2002).  

Dawkins, Richard: Und es entsprang ein Fluss in Eden. Das Uhrwerk der Evolu-

tion. München 1998. 

Dawkins, Richard: Der entzauberte Regenbogen. Wissenschaft, Aberglaube und 
die Kraft der Phantasie. Reinbek 2002.  

Deschner, Karlheinz: Die beleidigte Kirche oder Wer stört den öffentlichen Frie-
den? Gutachten im Bochumer § 166-Prozeß. Mit einem Vorwort des verteidi-

genden Rechtsanwaltes Gottfried Niemietz. Freiburg 1986. 

Deschner, Karlheinz: Kriminalgeschichte des Christentums. Reinbek 1986  ff. 
(bislang 8 Bände). 

Deschner, Karlheinz: Das Kreuz mit der Kirche. Eine Sexualgeschichte des Chris-
tentums. Erweiterte und aktualisierte Neuausgabe. München 1989. 

Deschner, Karlheinz: Ärgernisse. Aphorismen. Reinbek 1994. 

Deschner, Karlheinz: Opus Diaboli. Fünfzehn unversöhnliche Essays über die 
Arbeit im Weinberg des Herrn. Reinbek 2001. 

Dessau, Bettina / Kanitscheider, Bernulf: Von Lust und Freude. Gedanken zu einer 

hedonistischen Lebensorientierung. Frankfurt/Main 2000. 

Die Bibel: Die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments nach der 
Übersetzung Martin Luthers. Stuttgart 1972.  

Die Bibel: Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift. Stuttgart 1980. 

Doherty, Earl: Das Jesus-Puzzle. Basiert das Christentum auf einer Legende? 

Neustadt 2003. 

Drewermann, Eugen: Kleriker. Psychogramm eines Ideals. Olten 1990. 

Duden in zwölf Bänden. Das Standardwerk zur deutschen Sprache. Hrsg. vom 
Wissenschaftlichen Rat der Dudenredaktion. Mannheim. 

EEK = Evangelischer Erwachenen Katechismus. Gütersloh 2001. 

Einstein, Albert: Mein Weltbild. Gütersloh o.  J. 

Epikur: Philosophie der Freude. Briefe, Hauptlehrsätze, Spruchsammlung, Frag-
mente. München 1988. 

Escrivá, Josemaria: Der Weg. Köln 1982. 

Feuerbach, Ludwig: Gesammelte Werke. Hrsg. von Werner Schuffenhauer. Berlin 
1971. 

Frerk, Carsten: Finanzen und Vermögen der Kirchen in Deutschland. Aschaffen-
burg 2002. 

Frerk, Carsten: Caritas und Diakonie in Deutschland. Aschaffenburg 2005. 

Freud, Sigmund: Studienausgabe. Zürich 1977. 

Fromm, Erich: Gesamtausgabe in 10 Bänden. Hrsg. von Rainer Funk. München 
1989. 

Fuld, Werner: Das Lexikon der Fälschungen. Lügen und Intrigen in Kunst, Ge-
schichte und Literatur. München 2000. 

Gawain, Shakti: Die vier Stufen der Heilung. München 2001.  

Gerr, Elke: Das große Vornamenbuch. München 1993. 



 273 

 

Glasenapp, Helmuth von: Die fünf Weltreligionen. Brahmanismus, Buddhismus, 
Chinesischer Universismus, Christentum, Islam. Düsseldorf  / Köln 1963. 

Goldner, Colin: Dalai Lama. Fall eines Gottkönigs. Aschaffenburg 1999. 

Goody, Jack: Die Entwicklung von Ehe und Familie in Europa. Frankfurt/Main 
1989.  

Gould, Stephen Jay: Darwin nach Darwin. Naturgeschichtliche Reflexionen. 
Frankfurt/Main 1984. 

Gould, Stephen Jay: Die Entdeckung der Tiefenzeit. Zeitpfeil und Zeitzyklus in 
der Geschichte unserer Erde. München 1990. 

Gould, Stephen Jay: Illusion Fortschritt. Die vielfältigen Wege der Evolution. 
Frankfurt/Main 1998. 

Hanke, Christian: Hamburgs Straßennamen erzählen Geschichte. Hamburg 1997. 

Heer, Friedrich: Der Glaube des Adolf Hitler. Anatomie einer politischen Religio-
sität. Wien 1998. 

Herrmann, Horst: Die Caritas-Legende: Wie die Kirchen die Nächstenliebe ver-
markten. Hamburg 1993. 

Hinrichsen, Torkild: Alle Engel dieser Erde. Auf den irdischen Spuren eines 
himmlischen Phänomens. Altonaer Museum in Hamburg. Husum 2000.  

Horkheimer, Max / Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung. Frankfurt / 
Main 1969. 

Jahn, Johannes: Wörterbuch der Kunst. In Verbindung mit Robert Heidenreich 

und Wilhelm von Jenny verfasst von Johannes Jahn. Stuttgart 1966. 

Kanitscheider, Bernulf: Auf der Suche nach dem Sinn. Frankfurt/Main 1993. 

Katechismus der Katholischen Kirche. Hrsg. von der Katholischen Kirche 
(Ecclesia Catholica unter Johannes Paul II., Kommissionsvorsitz: Kardinal 
Joseph Ratzinger). München 1993. 

Katholischer Erwachsenen-Katechismus. Erster Band. Das Glaubensbekenntnis 
der Kirche. Hrsg. von der Deutschen Bischofskonferenz. Freiburg 1989.  

Katholischer Erwachsenen-Katechismus. Zweiter Band. Leben aus dem Glauben. 
Hrsg. von der Deutschen Bischofskonferenz. Freiburg 1995. 

Kepel, Gilles: Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem 

Vormarsch. München 1994. 

Klein, Stefan: Die Glücksformel – oder: Wie die guten Gefühle entstehen. Rein-
bek 2002. 

Klein, Stefan: Alles Zufall – Die Kraft, die unser Leben bestimmt. Reinbek 2004. 

Knell, Heiner / Sperlich, Hans-Günther (Hrsg.): Ullstein Lexikon der Kunst. 

Frankfurt/Main 1972. 

Krämer, Walter / Trenkler, Götz: Lexikon der populären Irrtümer. München 2002. 

Krüger-Lorenzen, Kurt: Deutsche Redensarten und was dahinter steckt. München 
1991. 

Küng, Hans: Projekt Weltethos. München / Zürich 1990. 

Lapide, Pinchas: Wer war schuld an Jesu Tod? Gütersloh 1987. 

Lapide, Pinchas: Ist die Bibel richtig übersetzt? Gütersloh 1989. 



274  

Ley, Michael / Schoeps, Julius (Hrsg.): Der Nationalsozialismus als politische 
Religion. Bodenheim b. Mainz 1997. 

Logisch, Theo: Das ist euer Glaube! Strukturen des Bösen im Dogma. Neustadt 

1998. 

Lüdemann, Gerd: Im Würgegriff der Kirche. Für die Freiheit der theologischen 
Wissenschaft. Lüneburg 1998. 

Lüdemann, Gerd: Jesus nach 2000 Jahren. Was er wirklich sagte und tat. Lüne-

burg 2000. 

Luther, Martin: Dr. Martin Luthers kleiner Katechismus: mit Erklärung. Neuhau-
sen-Stuttgart 1999.  

Maccoby, Hyam: König Jesus. Die Geschichte eines jüdischen Rebellen. o.O. 
1982. 

Marcuse, Ludwig: Argumente und Rezepte. Ein Wörterbuch für Zeitgenossen. 
Zürich 1973. 

Marx, Karl / Engels, Friedrich: Werke in 43 Bänden. (MEW). Berlin 1990. 

Mewes, Christa: Täuschender Schein. In: Deutschland-Magazin 7/8 (1999). 

Meyers Lexikon. Siebente Auflage. In vollständig neuer Bearbeitung. Zwölf 
Bände. Leipzig 1924. 

Miller, Alice: Am Anfang war Erziehung. Frankfurt/Main 1983. 

Mitscherlich, Alexander / Mitscherlich, Margarete: Die Unfähigkeit zu trauern. 

Grundlagen kollektiven Verhaltens. München 1994. 

MIZ (Materialien und Informationen zur Zeit). Politisches Magazin für Konfessi-
onslose und AtheistINNen. Aschaffenburg (seit 1972). 

Müller, Eric: Die Stellvertreterin. Zur Seligsprechung von Agnes Gonxha Bojax-
hiu alias Mutter Teresa. In: MIZ 4/03, S. 32-38. 

Mynarek, Hubertus: Jesus und die Frauen. Das Liebesleben des Nazareners. Essen 

1999. 

Mynarek, Hubertus: Die Neue Inquisition. Sektenjagd in Deutschland. Markthei-
denfeld 1999. 

Nietzsche, Friedrich: Werke. Hrsg. von Karl Schlechta. München 1993. 

Niemietz, Gottfried: Vorwort, in: Karlheinz Deschner: Die beleidigte Kirche oder 
Wer stört den öffentlichen Frieden? Freiburg 1986. 

Oberkogler, Friedrich: Pop-Musik. Die Faszination der Jugend. Bad Liebenzell-
Unterlegenhardt 1982. 

Panati, Charles: Populäres Lexikon religiöser Gebräuche und Gegenstände. Mün-

chen 2002. 

Paul, Hermann: Deutsches Wörterbuch. Tübingen 1996. 

Popper, Karl: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. Tübingen 1980. 

Popper, Karl: Auf der Suche nach einer besseren Welt. Vorträge und Aufsätze aus 

dreißig Jahren. München 1984. 

Proske, Wolfgang: Christlicher Fundamentalismus und die Voraussetzung zur 
Apartheid in Südafrika. In: MIZ 1/91, S. 19-32. 



 275 

 

Randi, James: Lexikon der übersinnlichen Phänomene. Die Wahrheit über die 
paranormale Welt. München 2001. 

Reinsdorf, Clara und Paul (Hrsg.): Drahtzieher Gottes. Die Kirchen auf dem 

Marsch ins 21. Jahrhundert. Aschaffenburg 1995. 

Reinsdorf, Clara und Paul (Hrsg.): Zensur im Namen des Herrn. Zur Anatomie 
des Gotteslästerungsparagraphen. Aschaffenburg 1997. 

Ridley, Matt: Eros und Evolution. Die Naturgeschichte der Sexualität. München 

1995.  

Riggenmann, Konrad: Kruzifix und Holocaust. Über die erfolgreichste Gewalt-
darstellung der Weltgeschichte. Berlin 2002. 

Röhrich, Lutz: Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten. Freiburg 2003.  

Roth, Gerhard: Fühlen, Denken, Handeln. Wie das Gehirn unser Verhalten steu-

ert. Frankfurt/Main 2001. 

Roth, Gerhard: Aus Sicht des Gehirns. Frankfurt/Main 2003. 

Russell, Bertrand: Warum ich kein Christ bin. Über Religion, Moral und Huma-
nität. Reinbek 1968.  

Schäfer, Peter: Das jüdische Monopol. Jan Assmann und der Monotheismus. In: 
Süddeutsche Zeitung vom 11.8.2004. 

Schauber, Vera / Schindler, Hanns Michael: Heilige und Namenspatrone im Jah-
reslauf. München 2001 (mit kirchlicher Druckerlaubnis). 

Schelsky, Helmut: Soziologie der Sexualität. Über die Beziehungen zwischen 

Geschlecht, Moral und Gesellschaft. Reinbek 1957.  

Schepper, Rainer: Gott beim Wort genommen. Das Alte Testament auf dem ethi-
schen Prüfstand. Argenbühl-Christazhofen 1993. 

Schild, Wolfgang: Die Geschichte der Gerichtsbarkeit. Vom Gottesurteil bis zum 
Beginn der modernen Rechtsprechung. Hamburg 2002. 

Schleichert, Hubert: Wie man mit Fundamentalisten diskutiert, ohne den Verstand 
zu verlieren. München 1997. 

Schmidt-Biggemann, Wilhelm: Zahlen, Zählen, Harmonie. Kleines symbolisches 
Einmaleins. In: Neue Zürcher Zeitung, Literatur und Kunst, vom 11.12.1999, 
S. 77. 

Schmidt-Salomon, Michael: Können wir wollen, was wir wollen? Unzeitgemäßes 
zur Theorie der Willensfreiheit. In: Aufklärung und Kritik. Zeitschrift für hu-
manistische Philosophie und freies Denken 2/1995. 

Schmidt-Salomon, Michael: Erkenntnis aus Engagement. Grundlegungen zu einer 
Theorie der Neomoderne. Aschaffenburg 1999.  

Schmidt-Salomon, Michael: Big Mama is watching you! Wie die Jungfrau Maria 

Deutschland errettete und in den Trash-Himmel gelangte. In: Chlada, Mar-
vin / Dembowski, Gerd (Hrsg.): Die neuen Heiligen. Franz Beckenbauer, Dalai 
Lama, Jenny Elvers und andere Aliens. Aschaffenburg 2001. 

Schmidt-Salomon, Michael: Anatomie des erhobenen Zeigefingers. Wie man Gott 
entschuldigt und die Menschen an sich bindet. In: Aufklärung und Kritik 

1/2002. 



276  

Schmidt-Salomon, Michael: Die Banalität von Gut und Böse. Das Phänomen des 
Übels aus weltlicher Sicht. In: Aufklärung und Kritik 1/2002. 

Schmidt-Salomon, Michael: Scientology und Opus Dei – ein Vergleich. In: MIZ 

2/02, S. 4-14. 

Schmidt-Salomon, Michael: Sinn und Sinnlichkeit – Die frohe Botschaft des 
Hedonismus. In: MIZ 4/02, S. 3-12. 

Schmidt-Salomon, Michael: Stollbergs Inferno. Aschaffenburg 2003.  

Schmidt-Salomon: Das Feuerbach-Syndrom. Warum Religionskritik in der Wis-
senschaft noch immer ein Tabuthema ist. In: MIZ 2/04, S. 3-12. 

Schmidt-Salomon, Michael: Wissen statt Glauben. In: MIZ 3/04, S. 1-4. 

Schmidt-Salomon, Michael: Hoffnung jenseits der Illusionen? Die Perspektive 

des evolutionären Humanismus. In: Albertz, Jörg (Hrsg): Humanität – Hoff-
nungen und Illusionen. Berlin 2004 (Schriftenreihe der Freien Akademie, 
Bd. 23). 

Schmidt-Salomon, Michael: Manifest des evolutionären Humanismus. Plädoyer 
für eine zeitgemäße Leitkultur. Aschaffenburg 2006 (2. Auflage). 

Schnädelbach, Herbert: Der Fluch des Christentums. In: DIE ZEIT, Nr. 20/2000. 

Schwanitz, Dietrich: Bildung. Alles, was man wissen muss. München 2002. 

Singer, Wolf: Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung. Frankfurt / 
Main 2002. 

Sommer, Volker: Wider die Natur? Homosexualität und Evolution. München 

1990. 

Sommer, Volker: Evolutionäre Anthropologie: Vom Ursprung der Religion im 
Konfliktfeld der Geschlechter. In: Daecke, Sigurd  / Schnakenberg, Jürgen 
(Hrsg.): Gottesglaube – ein Selektionsvorteil? Gütersloh 2000.  

Searle, Ronald / Huber, Heinz: Anatomie eines Adlers. Ein Deutschlandbuch. 

München 1966. 

Streminger, Gerhard: Gottes Güte und die Übel der Welt. Das Theodizeeproblem. 
Tübingen 1992. 

Theweleit, Klaus: Männerphantasien. Bd. 1: Frauen, Fluten, Körper, Geschichte. 
Bd. 2: Männerkörper – Zur Psychoanalyse des weißen Terrors. Reinbek 1980.  

Trimondi, Victor / Trimondi, Victoria: Krieg der Religionen. Politik, Glaube und 
Terror im Zeichen der Apokalypse. München 2006. 

Van den Aardweg, G. J. M.: Erziehungsziel Glück. Moralische Erziehung aus 
psychologischer Sicht. In: Fördergemeinschaft für Schulen in freier Träger-
schaft (Hrsg.): Personale Erziehung. Köln 1990. 

Victor, Jeffrey: Hexenjagd! Eine Analyse der Satanismus-Hysterie. In: Shermer, 

Michael / Maidhof-Christig, Benno / Traynor, Lee (Hrsg.): Skeptisches Jahr-
buch I. Aschaffenburg 1996. 

Wahrig, Gerhard (Hrsg.): Wörterbuch der deutschen Sprache. München 1991.  

Warraq, Ibn: Warum ich kein Muslim bin. Berlin 2004. 

Watters, Wendell: Tödliche Lehre. Neustadt 1992. 

Watzlawick, Paul (Hrsg.): Die erfundene Wirklichkeit. Wie wissen wir, was wir 
zu wissen glauben. Beiträge zum Konstruktivismus. München 1985. 



 277 

 

Weber, Max: Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. Stuttgart 1988. 

Weber, Max: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Weinheim 

2001. 

Werlitz, Jürgen: Das Geheimnis der heiligen Zahlen. Ein Schlüssel zu den Rätseln 
der Bibel. München 2000.  

Wolf, Hans-Jürgen: Hexenwahn. Hexen in Geschichte und Gegenwart. Bindlach 
1994.  

Wuketits, Franz M.: Naturkatastrophe Mensch. Evolution ohne Fortschritt. Düs-
seldorf 1998. 

Wuketits, Franz M.: Die Selbstzerstörung der Natur. Evolution und die Abgründe 
des Lebens. Düsseldorf 1999. 

Wuketits, Maria / Wuketits, Franz M.: Humanität zwischen Hoffnung und Illusion. 

Warum uns die Evolution einen Strich durch die Rechnung macht. Stuttgart 
2001. 

Zander, Hans-Conrad: Ecce Jesus. Ein Anschlag gegen den neuen religiösen 
Kitsch. Reinbek 1992. 

 



 

Register  

A und O  .............................  13 

Aberglaube  ......................  129 

abkanzeln  ...........................  13 

Abrahams Schoß  ................  13 

Absolvent  ..........................  14 

Abstinenz  .........................  129 

Abtreibung  .......................  130 

Ach, Herrje!  .......................  14 

Achse des Bösen  das Böse 

Adamsapfel  ........................  14 

Adamskostüm  ....................  14 

Ade!  ..................................  14 

Adieu!  ...............................  14 

Advocatus diaboli  ..............  15 

Agnostiker  .......................  131 

Andreaskreuz  .....................  15 

Anrede Gottes  ....................  15 

Antisemitismus  Judenhass 

Apfel  .................................  16 

Apokalypse  ......................  132 

Apostel  ..............................  17 

arm  ....................................  17 

Armleuchter  .......................  18 

Arsch  .................................  18 

Astrologie ........................  133 

Atheist .............................  134 

Aufgebot  ...........................  18 

Ausrottung  ......................  134 

Ausrufe  ...........................  135 

Autorität  ..........................  136 

 

Barthel  ..............................  19 

Bartholomäusnacht  ............  19 

Bäume  ...............................  19 

Bergpredigt  .....................  137 

Beruf  .................................  19 

Berufswechsel  ...................  20 

Bildersturm  .......................  20 

Bildung  .............................  20 

Bitte  ..................................  20 

Blasphemie  Gotteslästerung 

Blech  Heilig’s Blechle 

Blindheit  ...........................  21 

Blut  ...................................  21 

Blut und Wasser 

schwitzen  Schweiß (3) 

Blutschande  .......................  21 

Blutzeuge  ..........................  21 



 279 

 

Böse, das  .........................  138 

Braut Christi  ......................  22 

Brot  ...................................  22 

Bruder  ...............................  22 

Buch  ..................................  22 

Bundesverdienstkreuz  ........  23 

Bußgeld / Büßerhemd  .........  23 

 

Christbaum  ........................  24 

Christbaumschmuck  ...........  24 

Christen(tum)  ...................  140 

Christentum „light“  ..........  141 

Christkind  ..........................  25 

Christstollen  .......................  25 

Christus  ...........................  141 

 

Dämonen  ...........................  26 

Deist  ................................  142 

Demut  ..............................  142 

Diebstahl, geistiger ...........  142 

Diktatur des Genetariats  ...  143 

Dogma  .............................  144 

Dom  ..................................  26 

Donnerstag .........................  26 

Dornen  ...............................  26 

Drachen  .............................  26 

Dreck  .................................  26 

Dreifaltigkeit ....................  144 

Dualismus  ........................  145 

Dunkelheit  .........................  27 

 

Ehe  ..................................  147 

Ehebruch  .........................  148 

Eheverbote  ......................  149 

Ehrfurcht  ...........................  27 

Eifersucht  ........................  150 

eingefleischt  ......................  27 

Einheit .............................  151 

Eisheilige  ..........................  28 

eminent  .............................  28 

Eminenz  ............................  28 

Empfängnis, unbefleckte  ..  151 

Endlösung (der Juden-

frage)  Judenhass 

Endlösung (der Ungläubigen-

frage)  Hölle 

Engel  ..........................  28, 152 

Enthaltsamkeit  .................  154 

Epikureer .........................  155 

Erbsünde  .........................  155 

Erde  ..................................  30 

Erlösung  ..........................  156 

Erz...  .................................  30 

Erziehung  ........................  156 

Europäische Union  ............  30 

Eva  ....................................  31 

evangelisch  ......................  157 

Ewigkeit  ..........................  157 

Exorzismus  ......................  158 

 

Familie  ............................  159 

Fegefeuer  ........................  160 



280  

Feiertage  ..........................  161 

Feindesliebe  .....................  161 

Fisch  ..................................  31 

Flaggen  ..............................  32 

Fleisch  .............................  161 

Florian  ...............................  32 

Folter  ...............................  162 

Fortpflanzung .....................  32 

Frau  .................................  162 

Freiheit  ............................  164 

Freikörperkultur  .................  32 

Freitag  ...............................  32 

Friede  ..............................  164 

Friedenstaube  .....................  33 

Frohe Botschaft  ................  165 

fromm  ................................  34 

fron  ....................................  34 

Fronleichnam  .....................  34 

Früchte  ..............................  35 

Führer  ................................  36 

Fußballgott  ........................  36 

Füße  ..................................  37 

 

Gabenbringer  .....................  37 

Gardinenpredigt  .................  37 

Gebet  .........................  38, 165 

Gebote  .............................  166 

Geburtstagsfeiern  ...............  38 

Geheimnis des Glaubens  ..  168 

Geist  ..................................  39 

Geistlicher  .........................  39 

Gemeinde  ..........................  39 

Gericht, das Jüngste  ...........  40 

Geschenk ...........................  40 

gestern ...............................  40 

Gift  ...................................  40 

Glatze  ................................  41 

Glaube ........................  41, 168 

Glocke ...............................  41 

Gnade  ................................  42 

Gnadenstoß  .......................  43 

Good Bye!  .........................  43 

Gott  ............................ 43; 169 

Gottes Hilfe  .......................  46 

Gottesanbeterin ..................  46 

Gotteskrieger  .....................  46 

Gotteslästerung  ................  171 

Gotteslohn  .........................  47 

Gottesurteil  ........................  47 

göttlich  ..............................  48 

Göttliche, die  .....................  48 

Gottlose  .............................  48 

Gottvertrauen  ....................  49 

Gretchenfrage  ....................  49 

groß .................................  172 

Grün-Rot  ...........................  49 

Gründonnerstag  .................  50 

Grüß Gott!  .........................  50 

Güte  ..................................  50 

Gute, das  ....................  50, 173 

gutgläubig  .........................  51 

 

Haare  ................................  51 

Hakenkreuz  .....................  174 



 281 

 

Hälfte  ................................  51 

Hände  ................................  51 

Hans  ..................................  52 

Haussegen ..........................  52 

Heide  .................................  53 

heilig  ...............................  175 

Heilig’s Blechle!  ................  53 

Heilige Allianz  ...................  53 

Heilige Einfalt!  ..................  54 

Heiligenschein  ...................  54 

Heiliger ..............................  54 

Heiliger Bimbam!  ..............  54 

Heiliger Geist  .....................  55 

Heiliger Himmel!  ...............  55 

Heiliges Kanonenrohr!  .......  55 

Heimsuchung  .....................  55 

Herr  ...................................  56 

Herrgott noch mal!  .............  56 

Herrgott Sapperment!  .........  56 

Herrjemine!  .......................  56 

herrlich  ..............................  56 

Herz  ...................................  57 

Herz und Nieren  .................  57 

Herz und Seele  ...................  57 

Herzensbrecher  ..................  58 

Hexen  ..............................  176 

Hexenkessel  .......................  58 

Hexenschuss  ......................  58 

Hierarchie  ..........................  58 

Himmel ......................  58, 177 

Himmel und Hölle ..............  60 

Himmel Arsch und Zwirn! ..  60 

Himmelfahrt  ......................  60 

Himmelfahrtskommando  ...  61 

Himmelfahrtsnase  ..............  62 

Hiobsbotschaft ...................  62 

hoch und heilig  ..................  62 

Hokuspokus .......................  63 

Hölle  ..........................  63, 178 

Höllenfeuer  Öfen 

Höllenmaschine  .................  64 

Holz  ..................................  64 

Homosexualität ................  178 

Hufeisen  ............................  64 

Hungertuch  ........................  65 

 

Index  .................................  65 

Inquisition ........................  181 

Inzest  ..............................  182 

 

Jakob  .................................  66 

Jammertal  ..........................  66 

Jenseits  ............................  183 

Jesses!  ...............................  66 

Jessesmaria!  ......................  67 

Jesus von Nazareth  ..........  183 

Jesus-Freaks  ....................  183 

Johannesschüssel  ...............  67 

Johannisfeuer  ....................  67 

Johanniskraut  ....................  67 

Josefsehe  ...........................  67 

Jubeljahre  ..........................  68 



282  

Judas!  ................................  68 

Judas ................................  184 

Judenhass  .........................  185 

Jugendweihe  ......................  69 

Jungfrau  .....................  69, 186 

 

Kadavergehorsam  ..............  69 

Kalender  ..........................  187 

Kamel  ................................  70 

Kannibalismus  .................  189 

Kardinaltugenden / 

Kardinalfehler  ....................  70 

Karfreitag  ..........................  70 

Kathedrale  .........................  72 

katholisch  ........................  191 

Ketzer  ..............................  191 

Kinder  .......................  72, 192 

Kindergarten  ......................  72 

Kinderglaube  .....................  72  

Kirche  ........................  72, 193 

Kirchenaustritt  .................  194 

Kirchenfürst  .....................  194 

Kirchenmaus  ......................  73 

klonen  ..............................  195 

Kloßbrühe  ..........................  73 

Knoblauch  .........................  73 

Knöpfe  ...............................  73 

Kommunion  .....................  196 

Konfirmation  ...................  196 

Könige, die Heiligen Drei  ...  74 

Kotz  ...................................  74 

Kraft  ................................  197 

Kreationismus  Schöpfungs-

geschichte 

Krethi und Plethi  ...............  74 

Kreuz  .........................  75, 197 

kreuz-  ................................  76 

Kreuze, drei  .......................  76 

Kreuzigung  ......................  200 

kreuzweise  ........................  76 

Kreuzzug  ...........................  77 

Krieg, heiliger bzw.  

gerechter  .........................  201 

Kriegsdienstverweigerung   202 

Kruzifünferl!  .....................  77 

Kruzitürken  .......................  77 

Ku-Klux-Klan  .................  203 

Kuckuck  ............................  78 

Kulturbeutel  ......................  78 

 

Lachen  ............................  204 

Laie  ...................................  78 

Lamm  ................................  79 

Laternenumzug  ..................  79 

Leben nach dem Tod  .......  205 

Leihmutter  .......................  205 

Leviten  ..............................  79 

Licht ..................................  79 

lieb  ....................................  80 

Liebe  ...............................  206 

Liebesheirat  .....................  208 

Lust  .................................  209 

Lustseuche  ......................  210 

Luzifer  ..............................  80 



 283 

 

Magie  ..............................  210 

Mann  ...............................  212 

Maria  ...............................  213 

Marien...  ............................  81 

Marienerscheinungen  .......  214 

Marienkäfer  .......................  81 

Mark und Bein  ...................  81 

Marotte  ..............................  81 

Marterlsprüche  ...................  82 

Martin, Sankt  .....................  82 

Martinsgans  .......................  82 

Martinstag ..........................  83 

Märtyrer ...........................  214 

Marzipan  ...........................  83 

Matthäi  ..............................  83 

Mensch  ..............................  83 

Menschenopfer  ................  215 

Milch und Honig  ................  83 

Missbrauch  ......................  216 

Mission  ............................  217 

Missionarsstellung  .............  84 

Mittel, der Zweck  

heiligt die  ...........................  84 

Mönch  ...............................  85 

Monogamie  ......................  217 

Monotheismus  .................  219 

Moses  ................................  85 

Mutter  ..............................  220 

Mutter Teresa  ...................  220 

 

Nächstenliebe  Liebe 

nackt  .................................  86 

Nacktheit  .........................  221 

Namen .............................  222 

Nationalsozialismus  .........  225 

Neu-Anfang  Stunde Null 

Neujahr  .............................  86 

Nikolaus  ............................  86 

Nüsse  ................................  87 

 

Öfen  ................................  226 

Ohren  ................................  87 

Ölgötze ..............................  87 

Onanie .............................  227 

Opfer  ...............................  228 

Orgelpfeifen  ......................  88 

Ostereier / Osterhase ...........  88 

Osterfeuer ..........................  88 

Osterlamm  .........................  88 

Ostern  ...............................  89 

 

Papst  ..........................  89, 229 

Paradies  ...........................  229 

Passion  ..............................  89 

Passionsfrucht  ...................  89 

Pastor  ................................  90 

Paternoster  ........................  90 

perdu  .................................  90 

Petrus  ................................  90 

Pferdefuß ...........................  91 

Pfingsten  ............................ 91 

Pfingstochse  ......................  91 



284  

Pfui Deixel!  .......................  92 

Pfui Teufel! ........................  92 

Pilatus  ................................  92 

Potenz  ..............................  230 

Prädestination  ..................  231 

Priester  ..............................  92 

Prophet  ..............................  93 

Putzteufel  ...........................  93 

 

Rassismus  ........................  232 

rechts und links  ..................  93 

Redensarten  .......................  94 

Regenbogen  .......................  94 

rein  ....................................  94 

Reinheit  .............................  95 

Reise nach Jerusalem  .........  95 

Religion und Wirtschaft  .....  95 

Reliquien  .........................  233 

Reue  ..................................  96 

Rippe  .................................  96 

Ritualmord  .......................  233 

Rose(nkranz) ......................  96 

rot  ......................................  97 

 

Sack und Asche ..................  97 

Sakra!  ................................  98 

Salzsäule  ............................  98 

Sand  ..................................  98 

Santa Lucia  ........................  99 

Satanismus  .......................  234 

Säuberung, ethnische ........  235 

Saulus  ................................  99 

Schaf  ...............................  100 

Scham  .............................  100 

schamhaft  ........................  100 

Scheinheiliger  ..................  100 

Schmerzen  .......................  235 

Schnürchen  ......................  100 

Schöpfungsgeschichte  ......  236 

schreiben  .........................  100 

Schuld  .............................  238 

Schulden  .........................  101 

Schuppen .........................  101 

Schutzheilige  ...................  101 

Schwalbe  .........................  101 

Schwangerschafts- 

prognosen  ........................  101 

Schwanz  ..........................  102 

Schweine und Säue  ..........  102 

Schweiß  ..........................  103 

Schwert  ...........................  103 

schwul  .............................  104 

Seele  ........................  104, 239 

Segen  ..............................  104 

Sekte  ...............................  239 

Selbstbeweihräucherung  ..  105 

Selbstmord  ......................  240 

selig  ................................  105 

Sexualität  ........................  241 

Sicherheit  ........................  243 

Silvester  ..........................  106 

Sinn .................................  244 

Sintflut  ............................  106 

Sklaverei  .........................  245 



 285 

 

Sodom und Gomorra  ........  107 

Sodomie  ..........................  246 

Sonnabend  .......................  107 

Sonntag ............................  108 

Sophie, die kalte  ...............  108 

Spielhölle  .........................  108 

Splitter  .............................  109 

Spreu  ...............................  109 

Staat  ................................  247 

Stein  ................................  109 

Sterne / Sternenbilder  

 Astrologie 

Steuerbefreiung  ................  109 

Stolz  ................................  247 

Straßennamen  ..................  109 

Strohsack  .........................  110 

Stuhl  ................................  110 

Stunde  .............................  110 

Stunde Null  ......................  111 

Sünde .......................  111, 248 

Sündenbock  .....................  111 

Sündenpfuhl  .....................  111 

 

Taube  ..............................  112 

Taufe  ...............................  249 

Teufel  ......................  112, 249 

Theodizee  ........................  250 

Theologie  .........................  251 

Thron  ...............................  114 

Todesstrafe  ......................  252 

Todestage  ........................  115 

Todgeweihte  ....................  115 

Todsünde .........................  253 

Tohuwabohu ....................  115 

toi, toi, toi!  ......................  115 

töten  ................................  253 

Treue  ...............................  254 

Tschüs(s)  .........................  116 

 

Unfehlbarkeit  ..................  116 

Ungerechtigkeit  ...............  117 

Unschuld, unschuldig  ......  117 

Unzucht  ...........................  255 

 

Valentinstag  ....................  117 

Vater  ...............................  118 

Vatertag  ..........................  118 

Vegetarier ........................  255 

Verdammnis  ....................  255 

Verdammt!  ......................  118 

Vergewaltigung  ...............  256 

Versuchung  .....................  256 

Vorsehung  .......................  257 

 

Wahrheit  .........................  257 

Wallfahrtsorte  ..................  259 

Wasser  ............................  119 

Weihe  ..............................  119 

Weihnachten ....................  119 

Weihnachtsfrieden  ...........  120 

Weihnachtsgebäck  ...........  120 

Weihnachtsgeschenke  ......  121 



286  

Weihnachtskrippe  ............  121 

Weihnachtsmahl ...............  121 

Weihnachtsmann  ..............  121 

Welt  .................................  122 

Weltbevölkerung  ..............  122 

Willensfreiheit  .................  259 

Wind ................................  122 

Wissen  .............................  123 

Woche  .............................  123 

Wochenbeginn  .................  123 

Wochentage  .....................  123 

Wolf  ................................  124 

Wünsche  ..........................  124 

Wüste  ..............................  124 

 

Zahl  .................................  124 

Zahlen(symbolik)  .............  262 

Zeit  ..................................  125 

Zeitrechnung  ....................  269 

Zepter  ..............................  125 

Zucht  ...............................  125 

Zuchtrute  .........................  125 

zum Teufel...  ....................  126 

 



Michael Schmidt-Salomon 

Stollbergs Inferno 
Roman  
ISBN 3-932710-49-5, 241 Seiten, kartoniert, Euro 16.- 
 
Der religionskritische Wissenschaftler Jan Stollberg stirbt während einer 

Vorlesung und findet sich zu seinem maßlosen Erstaunen in der christ-

lichen Vorhölle wieder, die tatsächlich so aussieht, wie die katholische 

Kirche es seit Jahrhunderten predigt. Wie er sind dort alle Philosophen 

gelandet, die aufklärerisches Gedankengut vertreten haben: von Epikur 

bis Kant, von Marx bis Camus. Der unmittelbar bevorstehende Ab-

transport Ludwig Feuerbachs zur „Himmlischen Rampe“ wird für die ge-

peinigten Gefangenen zum Anlass, die höllischen Zustände nicht länger 

nur zu interpretieren, sondern sie zu verändern – sie planen den Auf-

stand gegen die Diktatur Gottes... 
 

Michael Schmidt-Salomon 

Manifest des evolutionären Humanismus 
Plädoyer für eine zeitgemäße Leitkultur 

Zweite, erweiterte Auflage, ISBN 3-86569-011-4, 181 Seiten, Euro 10.- 
 
Das Manifest des Evolutionären Humanismus liefert eine kompakte Zu-

sammenfassung der Grundpositionen einer „zeitgemäßen Aufklärung“ 

und plädiert für eine „alternative politische Leitkultur“, die auf die besten 

Traditionen von Wissenschaft, Philosophie und Kunst zurückgreift, um 

das unvollendete Projekt der aufgeklärten Gesellschaft gegen seine 

Feinde zu verteidigen. 

 

Michael Schmidt-Salomon / Hermann Gieselbusch (Hrsg.) 

„Aufklärung ist Ärgernis...“ 
Karlheinz Deschner – Leben, Werk, Wirkung  

ISBN 3-86569-003-3, 350 Seiten, Abbildungen, kartoniert, Euro 18.-  
Seit 50 Jahren polarisiert Karlheinz Deschner die Öffentlichkeit. Der Sam-

melband, mit Beiträgen zahlreicher prominenter Autoren, beschreibt und 

bewertet die verschiedenen Aspekte seines publizistischen Wirkens: 

seine Kirchenkritik, seine frühen literarischen Werke und Aphorismen, 

seine literaturkritischen Arbeiten, sein Engagement für Tierschutz und 

seine politisch-moralischen Auffassungen. 

 
 

 
 

 
 

 

Alibri, Postfach 100 361, 63703 Aschaffenburg 

verlag@alibri.de, www.alibri.de 



Carsten Frerk 

Finanzen und Vermögen der Kirchen  

in Deutschland 
ISBN 3-932710-39-8, 435 Seiten, kartoniert, Euro 24,50 
 
Die umfassende Darstellung zu Finanzen und Vermögen der Kirchen in 

Deutschland betrachtet nicht nur die „verfassten“ Kirchen im engeren 

Sinne, sondern auch ihre Sozialverbände, christliche Vereine und 

kirchennahe Unternehmen. Die detaillierte Gliederung sowie über 150 

Graphiken und Schaubilder sorgen für eine übersichtliche Präsentation 

des Datenmaterials.  

 

Carsten Frerk 

Caritas und Diakonie in Deutschland 
ISBN 3-86569-000-9, 366 Seiten, kartoniert, Euro 22,50 
 
Im kirchlichen Sozialbereich arbeiten knapp 1,5 Millionen Personen, die 

einen Jahresumsatz von rund 45 Milliarden Euro erwirtschaften. Carsten 

Frerk zeigt, dass diese Einrichtungen weitestgehend aus öffentlichen 

Mitteln finanziert werden, während das karitative Engagement in der 

öffentlichen Wahrnehmung den Kirchen zugeschrieben wird. 

 

Franz Buggle 

Denn sie wissen nicht, was sie glauben 
Oder warum man redlicherweise nicht mehr Christ sein kann 

Neuauflage 2004, ISBN 3-93271077-0, 446 Seiten, kartoniert, Euro 24.- 
 
Die Brisanz des Buches liegt in der Bestreitung der weitgehend (gerade 

auch bei „progressiven“ Christen) akzeptierten Prämisse heutiger 

Kirchen- und Christentumskritik, daß zwar die Kirche mangelhaft sein 

möge, die Bibel aber als ethisches Fundament unverzichtbar sei.  

 

Hans Albert 

Das Elend der Theologie 
Kritische Auseinandersetzung mit Hans Küng 
Neuauflage 2005, ISBN 3-86569-001-7, 222 Seiten, kartoniert, Euro 15.-  
Hans Albert setzt sich mit den Schriften des Theologen Hans Küng aus-

einander. Dabei stößt er auf Gedankengänge, die in typischer Weise die 

Schwäche dieser ganzen Wissenschaft offenbaren: das „Elend der 

Theologie“. 

 

 

 

 

Alibri, Postfach 100 361, 63703 Aschaffenburg 

verlag@alibri.de, www.alibri.de 


